





# РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО ИЛАРИОНА,

МИТРОПОЛИТА ВОСТОЧНО-АМЕРИКАНСКОГО И НЬЮ-ЙОРКСКОГО, ПЕРВОИЕРАРХА РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ ЗАГРАНИЦЕЙ.

озлюбленные о Господе собратья-архипастыри, всечестные отцы, дорогие братья и сестры, боголюбивые и верные чада Русской Зарубежной Церкви! С чувством величайшей радости от всего сердца приветствую всех вас с торжеством Рождества Господа нашего Иисуса Христа и приближающимся праздником Крещения Господня!

По мысли одного из церковных песнопений, восхваляющих сие священное событие, когда Бог благоволил явиться на землю, весь мир спешил принести Ему дары: «земля – вертеп, бессловесные – ясли, пастыри – поклонение, волхвы – драгоценные дары, ангелы – хвалебную песнь».

Что же мы можем принести в дар Всемогущему Богу, Который ныне родился беспомощным младенцем? «Даждь ми, сыне, сердце твое» (Притч. 23, 26), говорит Господь. Наше сердце, наша любовь – это единственный дар, угоднейший в очах Божиих. Отдать Богу сердце, значит отдать Ему всего себя: отдать разум в повиновение Евангелию, волю в послушание заповедям, повинуясь, слушаясь и активно стремясь к Богу, не как раб, а как сын, для которого счастье и блаженство в том, чтобы жить со Христом и с Ним.

В минувшем году вся Полнота Поместной Русской Православной Церкви молитвенно отмечала 100-летие печальных событий, связанных с революцией и началом эпохи безбожных гонений, а также и 100-летие восстановления Патриаршества на Руси, когда святитель Тихон, Всероссийский Патриарх-Исповедник, взошел на престол Первосвятителей Московских, как на свою личную Голгофу. А в 2018 году мы намерены продолжить эти молитвенные вос-

поминания, почтив память священномучеников Владимира, митрополита Киевского, и Андроника, архиепископа Пермского, благоверных Царственных Страстотерпцев, преподобномучениц великой княгини Елизаветы и инокини Варвары, отдавших свои сердца Христу, Церкви и своему народу настолько, что никакая противная сила не могла отторгнуть их от любви Божией, никакие обстоятельства жизни: ни скорбь, ни теснота, ни гонение (Рим. 8, 35).

Итак, празднуя Рождество Христово и участвуя в молитвенных воспоминаниях нынешнего года, будем искать обновления внутренних сил и назидания, заинтересуемся лишний раз как Священной, так и Отечественной историей, постараемся изучить жизнь вышеупомянутых святых людей и вдуматься в эти личности, чтобы обогатиться духовно и интеллектуально. Принесем этот труд как дар Тому Младенцу, Который отдал себя на крест, помня, что мы должны вырвать злое и темное сердце, чтобы за эту жертву, получить в дар сердце мирное, светлое и обновленное, какового удостоились святые новомученики и исповедники Церкви Русской.

Преклоняя колена сердца перед Богомладенцем Христом и радостно сопереживая празднуемое ныне мироспасительное событие, молитвенно испрашиваю всем нам многих милостей и благословений Божиих, небесной помощи в трудах и добрых делах, крепкого здравия, радостных праздников и счастливого Новолетия!

С любовью о Христе Родившемся, +ИЛАРИОН, Митрополит Восточно-Американский и Нью-Йоркский

# РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ АРХИЕПИСКОПА МАРКА БОГОЛЮБИВОЙ ПАСТВЕ ГЕРМАНСКОЙ ЕПАРХИИ

И сло́во пло́ть бы́сть и всели́ся въ ны́, и ви́дпъхомъ сла́ву его́, сла́ву я́ко единоро́днаго от Отца́, испо́лнь благода́ти и и́стины. (Ин I,14).

ог Слово, Творец наш, сжалился над родом людским и сошел на землю. Однако Он соделался человеком не посредством обычного зачатия и рождения, но от Духа Святаго и Приснодевы Марии. В Ветхом Завете мы читаем, что, сотворив первого человека, Бог навел на него крепкий сон, взял одно из ребр его и создал из него жену (Быт II, 21-22).

Так же и при воплощении Христовом плоть берется из того самого «ребра Адама», т.е. из жены, благословенной Богородицы Марии – но берется уже не во сне, а при сознательном и ясном Ее волеизъявлении ("Се раба Господня...", Лк I, 38) – и сия одухотворенная плоть претворяется в "мужа совершенна" (Еф IV, 13) с душою и телом.

Кем берется и кем претворяется? Словом Божиим, пожелавшим воистину стать сыном Адама. Не преставая быть Сыном Божиим, Христос соделывается сыном человеческим. Дева же становится небом и престолом Божества.

Сын Божий [и Бог] совершает это величайшее чудо затем, чтобы положить начало нашему спасению, став сродником, сотелесником всех людей, братом нашим. Как говорит св. Иоанн Златоуст, "облекшись плотию, Христос облекся в братство нам"...

Да, воистину Христос облекается в братство нам, но мы – облекаемся ли мы в братство Христу? Покоряемся ли Ему вольной волей и силою верности? Делаемся ли святыми?

Христос свят – как Бог и как человек есть и будет пресвят и пренепорочен. Мы же,

оставаясь бренными, отдаемся страху смерти, сами себя подвергаем этому рабству, служа греху.

Но нам дана вера в Истинного – для того, чтобы мы могли открыться всему богатству Божьей милости и Божьего всепрощения. Изгоняя из себя грех и навык греховный, изгоняя из себя страсти, мы освобождаем место для вселения Христа и Его славы. Подобно тому, как Сам Он, "вождь спасения", приняв нашу плоть и кровь, не возгнушался страданий, так и многих сынов приводит во славу, совершенствуя через страдания (Евр.II, 10).

Только подвигом добрым и болезненным мы можем достичь того, чтобы, по слову Апостола, *Христос вообразился в нас* (Гал IV,19). Мы становимся Его братьями через подвиг постоянного охристовления и вохристовления. Господь через таинства Церкви становится в нас не только живой истиной, живой правдой, живой любовью, но Сам вселяется в нас. Образ Его отпечатлевается на всем и во всем нашем. Каждое таинство Церкви – крещение и молитва, исповедь и причастие – являет нам образ Христов, и утверждает его внутри нас.

Желающий нашего спасения Бог премудро установил таинство исповеди и покаяния, дав каждому, кто захочет, возможность оттрясти пыль и омыть грязь от своих греховных падений, чтобы вернуться в родство, в братство и дерзновение к Богу, в наследие вечных благ.

В сей борьбе мы можем *преднаписать* образ Христов *пред очами* (Гал III,1), чтобы каждая черта этого образа отображалась в наших мыслях, чувствах и действиях, в нашем уме, в нашем сердце, во всей нашей жизни. Тогда сердце наше станет престолом Божиим... А престол не может быть пуст. Господь посетит дом, который Он Сам построил, в котором Он – краеугольный камень, и Украшение, и Украситель.

Когда Пресвятая и Преблаженная Богородица зачала Духом Святым и родила Бога Логоса, маленькое человеческое тело вместило в себе невместимого Бога. Бог стал ближе к нам, нежели к ангелам, ибо ангелы могут только приблизиться к Нему, а человеческое естество пребывает в единстве с Ним со времени Воплощения и поныне. Слово, полное благодати и истины живет среди нас, показуя нам все Божественные совершенства - Своими словами, делами и чудесами... Святые апостолы были сему очевидцами, рассматривали, осязали (1 Иоан I, 1) - но и мы видим то же, что и они, через святое Евангелие и веру; всё то же действительно и для нас, когда мы, народ Божий, прикасаемся ко Христу в таинствах Церкви, в Его Чаше спасения (Пс 115, 4), радуясь о всех славных делах его (Лк 13,17), видя всю славу и силу Божию в человеческом теле Иисуса из Назарета, Единородного Сына и Слова Божия.

Сегодня встречая Господа, родившегося в Вифлееме, мы с радостью очищаем и украшаем храм свой: Господь близ есть, при дверех! (Мф XXIV, 33) Его слава осиявает нас. Слава, которую мы видим в чудесном Его воплощении, в Его богочеловеческой жизни, в Его проповеди, чудесах, в Его вольном страдании, в Его смерти и в славном Его Воскресении!

Пусть эта слава всех нас осеняет, и окрыляет, и укрепляет следовать за Христом, делаться Ему братьями, чадами Его света – света Мира и света Истины!

+ Apxuenuckon Dape

+Марк,

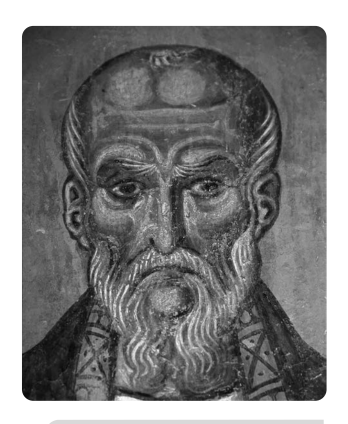
архиепископ Берлинский и Германский Рождество Христово 2017 (2018)

Преп. Феодор Студит (758-826)

# СЛОВО НА РОЖДЕСТВО ГОСПОДА БОГА И СПАСА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА

О празднике Рождества Спасителя и о том, чтобы мы ревностно держались подвижнической жизни нашей

ратия и отцы. Приближается уже праздник Богоявления, и день радости у дверей; радость же великая, какой не было от века. Ибо Сын Божий приходит к нам не в гаданиях и символах, как некогда являлся отцам, но чрез рождение от Девы нисходит, самолично являясь нам. Блаженнее этого ничего не было в родах родов и ничего не было удивительнее во всех чудесах, которые Бог сотворил от века. Поэтому ангелы благовествуют таинство, и звезда указывает, что на земле родился Небесный. Поэтому пастухи спешат увидеть благовещенное спасение, и волхвы несут царственные дары. Поэтому новая песнь воспевается о





новых делах, что в вышних славимый Бог явился на земле как мир.

Это желали видеть бывшие от века пророки и праведники, но не видели иначе, как только верою. Мы же и видехом, и руки наши осязаша, как написано, о словеси животнем, и живот явися (1 Иоан. 1, 1), и мы приняли сыноположение. Но что воздадим Господеви о всех, яже воздаде нам (Пс. 115, 3)? Уже святой Давид, предупреждая, возгласил: «Чашу спасения прииму и имя Господне призову» (Пс. 115, 4).

Итак, возрадуемся, братия, что и мы удостоились воздать воздаяние Господу за все, что Он воздал нам. Какое же это воздаяние? Крестоносная жизнь, которую мы избрали, и исповедание, в котором мы стоим и хвалимся упованием славы Божией (Рим. 5, 2), что, бесспорно, есть свидетельство. И таким образом нам должно праздновать не один день, но в течение целой жизни. Те же, которые управляются плотью и находятся в плену у страстей, не могут ни праздновать, хотя кажутся празднующими, ни быть свободными, будучи рабами страстей, проданными греху. Поэтому и написано: «Всяк творяй грех, раб есть греха. Раб же не пре-

бывает в дому во век: сын пребывает во век» (Иоан. 8, 34-35).

Так как и мы удостоились быть названными сынами по благодати, то пребудем в доме во век, если только начатую жизнь твердо сохраним до конца (Евр. 3, 14). Поэтому, укрепляемые Духом Святым, будем держаться нашего подвижнического состояния и да разумеваем друг друга в поощрении любве и добрых делах (Евр. 10, 24), в послушании, в смирении, в кротости, во всех других прекрасных стремлениях, не уклоняясь от своего намерения, но возбуждаясь и тем больше, чем более приближающимся видим тот день. Ибо приближается День Господень, великий и славный, когда открыто явится Судья всех, и узрят Его в той славе, в какой видели Его апостолы в Божественном преображении, взвешивая и судя всякую мысль и воздавая каждому по делам его. Да узрим Его и мы, со всеми святыми, милостиво взирающим на нас и принимающим в Царство Небесное благодатью, милосердием и человеколюбием Господа нашего Иисуса Христа, ибо Ему подобает слава, честь и поклонение, со Отцем и Святым Духом, ныне и присно и во веки веков. Аминь.

### Преп. Юстин Челийский

# ТОЛКОВАНИЕ НА ПЕРВОЕ ПОСЛАНИЕ СОЛУНЯНАМ

ПРОДОЛЖЕНИЕ (НАЧАЛО СМ. ВЕСТНИК № 1/2016)

**3**,1-2 Вы *върой* вашей, которую мы в вас посеяли, слава наша пред Господом Христом по Его втором пришествии.

Но дойдёт ли эта въра ваша, крепкая и всемогучая, и все-любящая, до Страшного суда Спасителя? Мы заронили небесное семя евангельской въры в сердца ваши. Но будьте бдительны: дабы не проросла сорная трава на ниве вашего сердца, дабы невидимый враг не вбросил бы тернии, и не взошли бы те тернии и не заглушили бы семя въры вашей. Поэтому денно и нощно вычищайте ниву вашего сердца от всяческой нечистоты и сорной травы, и камений, и терний, чтобы семя евангельской въры буйно прорастало на расчищенной и безупречно возделанной ниве сердца вашего, ниве, возделанной молитвой, постом, милостыней, смирением, терпением и прочими святыми добродетелями и евангельскими таинствами.

Знайте: въра прибывает любовью, прибывает молитвой, прибывает постом, прибывает смирением, прибывает святым причастием, прибывает святой исповедью, прибывает терпением, прибывает каждым святым таинством и каждой святой добродетелью. Все ли это у вас есть? Во всём ли этом подвизаетесь? А если даже есть и если даже подвизаетесь – будете ли это иметь до конца, будете ли до конца подвизаться на этом поприще?

Будучи пригвождаем этими вопросами, я послалъ вамъ Тімофея, брата нашего во Христъ и служителя Божія, и споспъшника нашего в благовъствованіи Христовомъ. Послалъ его, дабы утвердить васъ и утъшить!

Именно, чтобы утвердить васъ и утъшить!

Ибо есть бесчисленные невидимые, а порой и видимые, силы, стремящиеся разорить нашу евангельскую въру, отнять ее у нас, сокрушить ее.

Поэтому вера наша должна *утверждаться*, крепостями ограждаясь. А крепости нашей *въры* — это что? Святые таинства и святые добродетели. Ограждайте ими *въру* свою, и никто не посмеет ее у вас исхитить, или поколебать, или сокрушить.

Никто из грознейших духов тьмы и зла, а тем более никто из людей. Но утверждать въру свою святыми таинствами и святыми добродетелями — это неустанный, денно-нощный подвиг и брань: брань со всяким грехом, со всяким искушением, брань с духами целого вселенского зла и правителями тьмы этого мира, во главе которых стоит верховный предводитель все-зла — Сатана (ср. Еф 6,12).

В этой денно-нощной брани случается получать от врага и тяжкие повреждения, и потрясения, и ушибы. Кто нас утешит тогда? Утешитель Благий, Дух Святой.

Вот, я вам послалъ Тімофея, чтобы онъ васъ утъшилъ Духом Святым, которого он преисполнен как великий ревнитель Евангелия Спасителя и вашего спасения. Наша брань сущностно судьбоносна: от победы нашей в ней зависит вся вечность наша. Поэтому не следует страшиться никаких, даже самых ужасных врагов Евангелия Христова, ибо всегда сильнее Тот, кто в нас, нежели тот, кто в міре (ср. 1 Ин 4,4; 5,4-5).

# О МОЛИТВЕ

Доклад на Православном открытом семинаре (Мюнхен, декабрь 2016 г.) и вопросы к докладу

орогие о Господе отцы, братия и сестры! Сам Господь оставил нам одну молитву - "Отче наш", но святой апостол Павел призывает нас: «Непрестанно молитесь» (1 Сол. 5:17). И, естественно, Церковь постепенно, начиная с первого века, обрастала разными молитвами. Прежде всего возникли общественные богослужения: ежедневный богослужебный круг, состоящий из вечерни, повечерия, полунощницы, утрени и литургии - эти службы совершаются в каждом храме, где достаточно священнослужителей, во всяком случае - в каждом монастыре. И сегодня каждый верующий имеет возможность участвовать в этих службах, когда позволяют внешние обстоятельства.

Как же можно исполнить призыв святого апостола Павла «Непрестанно молитесь»? Речь идет не о том, чтобы с утра до
вечера или до ночи повторять молитву
«Отче наш». Когда мы постригаем монаха,
то в чине пострига ему даются четки и при
этом читается наставление, чтобы монах
(или монахиня) всегда имел на устах слова
«Господи, Иисусе Христе, помилуй мя».

Эта молитва так и называется – Иисусова молитва.

Кратчайшая ее форма – пятисловная. Есть более расширенная, семисловная – «Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя», и восьмисловная: «Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя, грешного». Можно добавить еще «окаянного», это уже по желанию. Иисусова молитва всегда присутствовала в Церкви, всегда практиковалась: в частности, на Синае и на Афоне монахи веками жили и живут с этой молитвой.

В России она широко распространилась в XIX веке благодаря одной простой книге –

«Откровенные рассказы странника духовному своему отцу». Прочитав эту книгу, многие русские люди познакомились с Иисусовой молитвой. И на Западе мы по сей день встречаем новых и новых людей, узнавших Иисусову молитву благодаря переводам этой книги.

Как я уже сказал, можно пользоваться разными формами этой молитвы – короче и длиннее. Иисусову молитву можно практиковать и во время работы; правда, когда мы работаем за компьютером, он поглощает наше внимание целиком, это беда нашего времени; но даже работу за компьютером можно время от времени прерывать и вставать на молитву, а затем возвращаться к работе.

Вообще, умственный труд не позволяет нам погружаться в молитву – но любая механическая деятельность (которой мы заняты все-таки большую часть дня) вполне может с молитвой сочетаться. Или, скорее, наоборот – молитва может сочетаться с работой. Домашняя уборка, уход за детьми или больными стариками – все это прекрасно можно сопровождать молитвой, и если мы этого не делаем, то теряем время; и даже не только теряем, а фактически крадем у Бога. Потому что Господь нам дает время для молитвы, а все остальное должно лишь сопровождать ее.

Я сказал о том, что монахам при постриге даются четки. И только монахи и монахини имеют право носить четки вне стен своей кельи. (Недопустимо, чтобы миряне ходили с четками, даже белым священникам это не положено.)

Разумеется, у нас в монастырях даются такие послушания, которые вполне допускают присутствие молитвы. Скажем, когда монахини шьют: их глаза, конечно, должны быть открыты, но работа не поглощает ум, так что сердце и голова могут быть заняты молитвой. То же самое происходит, когда монахи делают свечи. Почему все наши

приходы берут свечи из монастыря, а не у каких-то мирских предприятий? Потому что эти свечи сделаны с молитвой. Почти все монашеские занятия допускают молитву. Однако и для мирян это вовсе не исключено. У мирян тоже есть множество моментов в течение дня, когда они могут спокойно молиться: по дороге на работу, возвращаясь с работы домой, в общественном транспорте... Даже за рулем вы совершенно спокойно можете молиться – только, пожалуйста, глаза не закрывайте.

Мы знаем примеры того, как молитва может срастись с человеком. Несколько лет назад одного больного молодого послушника вывезли с Афона на операцию в Салоники, и во время операции врачи заметили, что у него постоянно шевелятся губы. Там были специалисты, которые умели читать по губам, и они поняли, что он повторяет Иисусову молитву даже под общим наркозом.

Молитва срастается с человеком, если он об этом заботится. Вспоминаю рассказы моих собратьев, сербских архиереев, о покойном патриархе Павле. Больше всего они боялись двух вещей. Во-первых, приглашения на обед. Обед у патриарха был такой скудный, что они выходили из-за стола еще голодней, чем садились. И во-вторых, боялись совместных поездок. Один архиерей рассказывал мне: «Мы ехали в далекий монастырь. Сели в Белграде в машину, я патриарха о чем-то спросил. Он молчит. Едем молча четыре часа. Приезжаем. Выходя из машины, он вдруг говорит: «Да, можно так сделать». Он все это время молился. Многие люди этого не понимали, думали, что какой-то чудак».

Вернемся к длине молитвы. Одно дело, когда молитва совершается во время какого-то дела: к примеру, я чищу улицу, подметаю опавшие листья, или в нашей монастырской типографии собираю листы будущей книги и т.д. У каждого человека свой объем легких, свои физические возможности, люди дышат по-разному: одному удобна краткая пятисловная молитва, а друго-

му, возможно, и расширенная, – но всё же чаще мы при таких занятиях пользуемся самой короткой формой, пятитисловной. Будучи за рулем, иногда можно совершать и семисловную – и тем более в своих покоях, в кельях, когда удаляемся от всякой мирской суеты, то есть когда есть возможность молиться сосредоточенно. Это совсем другой подход.

В келье мы практикуем молитву с поясными или земными поклонами, или спокойно стоя, или сидя. У отцов есть разные указания: как сидеть и т.д. Но я всегда предупреждаю, что ни в коем случае нельзя выбирать форму молитвы и положение при ней без руководства духовного отца. Знаю это по горькому опыту: на Афоне я видел молодых людей, которые хотели быть умнее своих наставников, и впали в прелесть и просто стали жертвами бесов. Это происходит очень легко, поэтому ни в коем случае не следует ни начинать молитвенное делание, ни продолжать без руководства опытного духовника, молитвенника. Об этом нас многие отцы предупреждают: в частности, об опасности впадения в прелесть писал в XIX веке св. Игнатий Брянчанинов в своих книгах и статьях.

Что же необходимо для того, чтобы в той или иной форме практиковать Иисусову молитву? Нужна регулярная исповедь, постоянное общение с духовным отцом. Без этого можно совершать только поверхностную Иисусову молитву (то есть молиться во время какой-то работы), – но ни в коем случае не молитву сосредоточенную, потому что здесь, как я уже говорил, таятся большие опасности, и только регулярная исповедь и причастие помогают не впасть в прелесть.

Встречаются даже не православные люди, которые, прочитав книгу «Откровенные рассказы...» или что-то другое, начинают упорно молиться. Хорошо, если они не впадают при этом в прелесть, а только в какой-то момент понимают, что достигли потолка и не могут его пробить, как бы им ни хотелось. Человек понимает, что должен

идти дальше – но не может, тщетно бьется об этот потолок головой. Это происходит именно потому, что у человека нет возможности исповедоваться: ни протестанты, ни католики не имеют таинств, поэтому они лишены всего того, что принадлежит молитве. Потому что молитва – это таинство.

Мы допускаем ошибку, если считаем, что есть лишь семь таинств. Это подход схоластический: от него только в XIX веке начали освобождаться, а в XX веке продолжили. Я считаю, что молитва - это также одно из наших таинств, такое же, как, скажем, постриг и другие. Поэтому молитва не может существовать в отрыве от церковной жизни, от жизни в таинствах Церкви. Церковная жизнь - это не только посвящение в богослужение (это лишь самая маленькая ее часть). Церковная жизнь - это, прежде всего, жизнь в таинствах Церкви, в постоянном общении со всеми святыми. Это общение совершается через таинства Церкви, в том числе и через молитву: все это одно целое, из которого нельзя вырвать одну какую-то часть и заботиться только о ней. Это как если бы давать ребенку только молоко и ничего другого, - а он ведь нуждается и в чем-то еще...

Также мы должны помнить, что с молитвой сопряжены постоянные упражнения. Когда мы молимся келейным образом, то есть у себя дома, без всякого внешнего вмешательства, тогда мы можем сопровождать молитву поклонами. Необходимо, чтобы молитва начиналась с поклонов, ведь весь организм должен участвовать в молитве, и поклоны в большой мере способствуют тому, чтобы тело на это настроилось. Конечно, бывает, что человек болен и не в состоянии делать земные поклоны - но, может быть, получится делать хотя бы поясные. Можно молиться даже лежа в кровати - когда человек болен, молиться особенно необходимо. Акафисты в этом лежачем положении отпадают - как и другие обычные молитвы. Тут именно Иисусова молитва - спасение...

К слову об акафистах. Напомню, что акафистов достаточно только двух: Пресвятой Богородице – и Спасителю. Все остальные лишние. Святитель Филарет Московский еще в середине XIX века писал своему наместнику в Лавре, что на Руси каждая бабуля составляет свои акафисты: там такое наворочено, что вообще не понять, о чем речь; мы эти акафисты просто не признаем. К сожалению, эти неправильные традиции укоренились, и по сей день по каждому случаю пишут какой-то акафист. Лучше бы читали богослужение, каноны, этого достаточно, там все нужное сказано.

Связь с ежедневным богослужением, с регулярной исповедью и с причастием нужна для того, чтобы молитва Иисусова вошла в этот круг, чтобы она не была оторвана – как оторванная рука, которая, будучи отделенной от тела, не сможет двигаться и работать. Для духовного развития человека нужна совокупность всего церковного бытия, сочетание всех видов церковной деятельности. Для поддержки в молитвенной жизни полезно и чтение духовной литературы.

Самый вредный предмет нашей современной жизни – это телевизор. Он просто разрушает молитву: просто как если бы молотком взяли и разбили каждое слово. Присутствие телевизора в жизни надо ограничивать до абсолютного минимума, если человек хочет молиться, если он не хочет утратить саму способность к молитве.

В "Добротолюбии" есть несколько глав, в которых даются вполне определенные указания, как молиться. Но и эти инструкции нельзя применять без совета с духовником. Потому что, как и во многих других вопросах, по поводу молитвы вы у разных отцов найдете совершенно противоположные высказывания. У каждого свой опыт, и каждый может передавать только то, что сам знает по опыту. Если я исповедую и в качестве епитимьи налагаю на кого-то пост, то я должен сам сперва поститься, знать, что это такое. Я не могу налагать такое правило, которое никто не сможет выдержать.

Так же и с молитвой. Все должно быть пережито на собственном опыте, и поэтому снова и снова говорю о том, что нельзя без руководства духовника начинать творить Иисусову молитву – пусть она и кажется такой простой. Да, действительно, это самая простая молитва – но насколько же она может оказаться опасной, если человек подойдет к ней без должного руководства.

Некоторые люди рассказывают мне, что у них во время церковного богослужения рассеивается ум, и тогда они прибегают к Иисусовой молитве, чтобы снова собраться. Я не считаю, что этот путь правильный. Можно изредка прибегать к такому кратковременному средству, но нельзя превращать его в постоянную практику, потому что здесь таится большая опасность: человек отлучает себя от церковного богослужения, и уходит в свой отдельный мир, теряет живую связь с соборной молитвой. Соборная церковная молитва имеет особую ценность, и мы не смеем исключать себя из этой соборности. Гораздо лучше прислушиваться к тому, что читается или поется (если ты понимаешь язык богослужения) и повторять внутри себя слова богослужения - тогда они войдут в сердце, и это будет уже твоя молитва, а не молитва древних отцов. Они написали это давно, но они живы для нас, и живо богатство церковной молитвы, которое они нам оставили.

Никто, кроме нас, православных, не имеет такого богатства, не может даже приблизиться. Именно поэтому Иисусова молитва во время богослужения не вполне уместна. К ней может обращаться человек, который не понимает богослужебного языка. Как если бы мы с вами попали, скажем, к эскимосам, и действительно не понимали ни слова, ну тогда - что поделаешь?. Хотя даже и в таком случае я не советую постоянно на богослужении повторять Иисусову молитву. Лучше устремить взор на икону Спасителя, или на Богородицу, на святителя Николая. Молитва «Святителю отче Николае, моли Бога о нас» или другие короткие молитвы помогают, когда мы оказываемся в совершенно чужой обстановке. Но, слава Богу, такого с нами обычно не происходит.

Мы все-таки имеем свое богослужение, и мы с вами настолько богаты, что даже на Святой Земле у нас есть три больших монастыря, где мы можем молиться. Ни у какого другого народа нет этой возможности – ни у греков, ни у румын, ни у болгар, – только у Русской церкви. Мы обладаем этим огромным богатством, можем им пользоваться, в этом наше счастье.

Бывает, что на нашем богослужении стоят немцы, англичане, французы, и «ничего не понимают», хотя достаточно понимать одно слово «Аллилуйя» – слово всем известное – чтобы молиться вместе с нами.

Иногда люди стоят на службе с книжечками, я против этого: они отрываются от богослужения, не участвуют в нашей соборной молитве, пренебрегают ею. Это допустимо только для иностранца – стоит англичанин, немец, француз, не понимает языка: он может следить за переводом, милости просим.

Но, опять-таки, если мы и пользуемся Иисусовой молитвой, то не должны ограничиваться ею. Да, она может занимать какое-то место – но не всё, потому что соборная молитва важнее всего остального. Не может быть келейная молитва выше соборной: мы соборная церковь, это ничем не заменить.

Здесь надо сказать, что Иисусова молитва, когда мы ее совершаем вне богослужения, приводит нас именно к этой соборности, потому что это – соборность прежде всего со святыми отцами, которые веками молятся этой молитвой, которые жили и живут всем этим, и дают нам живое общение со всецелым Телом Церкви.

Никакой еретик, никакой человек, стоящий вне Церкви, не может правильно пользоваться молитвой, особенно Иисусовой. К примеру, римо-католик – он же верит в другого Иисуса Христа, чем мы: у него «филиокве», т.е. у него Святой Дух исходит не только от Отца, но также якобы «и от

Сына» – значит, у него другой Иисус. Поэтому римо-католик не может молиться этой молитвой, она ведет его к духовной шизофрении.

Некоторые отцы предупреждают нас о том, что Священное Писание - это внутрицерковная книга, книга Церкви. Почему ее до XIX века особенно не распространяли, а только слушали на богослужении? Потому что всегда есть опасность, что без толкования Церкви человек может неправильно понять Писание. Так и с Иисусовой молитвой - вне Церкви ей нет места. Иначе человек, как я уже сказал, упирается в некий «потолок»: да, он может находить в молитве удовольствие, может любить ею пользоваться, но никогда не сможет жить в ней, и жить ею. Это большой дар, который нам дал Господь через святых отцов, и мы будем пользоваться этим даром для того, чтобы врастать в Церковь, чтобы принимать в себя всю догматику, всю веру нашей Церкви. Она содержится в этих кратких словах, здесь все сказано: мы признаем Иисуса Христа как нашего Господа, «Господи, Иисусе Христе», Иисуса Христа признаем как Богочеловека - и признаем себя грешными, которые нуждаются в помиловании. Здесь все сказано, здесь есть все, что необходимо для нашего спасения.

На этом я бы закончил. Если у вас есть вопросы, пожалуйста.

- Если человек еще не готов приступить к непрестанной молитве под руководством духовника, можно ли ему, тем не менее, в каких-то случаях самому многократно повторять Иисусову молитву? И второй вопрос, может быть, странный: как должны говорить женщины: «Помилуй мя, грешную» или «грешного»? Спасибо.

**Архиеп. Марк:** Конечно, вы можете в таком внешнем или поверхностном виде творить молитву сколько угодно, и дай Бог вам успеха, особенно, когда вы занимаетесь каким-то делом. Как я уже говорил, по дороге на работу, сидя в трамвае и так далее, милости просим, молитесь сколько угодно. Но вы почувствуете в какой-то момент, что не

можете протолкнуть голову через этот «потолок», что вам необходимо что-то большее, что нужно двигаться дальше. И тогда надо советоваться с духовником.

А что касается варианта для женщин... Думаю, что все-таки надо использовать форму женского рода.

- Скажите, пожалуйста, как настроить ребенка на службу? Мне кажется, что ему сложно отстоять... Как ребенка настроить правильно, чтобы он слышал службу, входил в эту соборность?

**Архиеп. Марк:** Это спросите у родителей... Отец Николай даст ответ, он дедушка. Я только по виду дедушка. Он скорее ответит, у меня только духовные чада...

Прот. Николай Артемов: Мне казалось (и кажется до сих пор), что я в церкви был внимательным. А мама мне говорила, что я был как юла, что она не могла ходить со мной в церковь. Для меня эти детские воспоминания остались важными на всю жизнь. Вы переживаете, что они крутятся, а дети будут вспоминать совсем другое.

И еще одна вещь, очень важная. Можно сказать ребенку: пробеги три раза вокруг церкви, потом заходи. Вот эта практика очень важна: ребенку надо дать продых, да и нам тоже. Евангелие – это важно, позовите их и постарайтесь, чтобы тихо стояли, а ектенья начинается – мальчишки, можете идти...

Архиеп. Марк: Я думаю, самое существенное для ребенка – атмосфера, он ее чувствует: если взрослые будут молиться, ребенок будет воспринимать этот дух, он просто интуитивно это воспримет. А потом, конечно, как отец Николай говорит, надо давать ребенку передышку, как бы «разрыхлять» для ребенка церковную службу. Внимание ребенка недолго удерживается. Но главное – чтобы воспринимался дух. И потом уже постепенно воспримется многое другое.

Я задавал точно такой же вопрос одному нашему старому архиерею (он был вдовый священник). У него было трое сыновей и одна дочка, и они все были церковными

людьми. Меня это удивляло, и я спросил: как вы этого достигли? Он сказал: «Трудно даже поверить. Мы сидим, например, в саду, читаем жития святых: один ребенок сидит на дереве, другой под скамьей, третий еще и собирает яблоки... А через день мы слышим, как они играют в те самые жития святых, которые мы им читали». То есть, дети могут делать все, что угодно, но при этом слушать, воспринимать. Дети воспринимают гораздо больше, чем мы взрослые, думаем...

- Вопрос такой: идешь по улице и идешь, читаешь Иисусову молитву – это впустую? **Архиеп. Марк:** Нет.

- Ты же не осознаешь, что ты делаешь.

**Архиеп. Марк:** Идешь по улице и читаешь Иисусову молитву... Если ты просто автоматически читаешь, тогда ни к чему. Надо, конечно, сознательно ее читать. И это не значит, что вы не будете обращать внимания на красный свет. Может быть, полусознательно, подспудно она идет – но вы же знаете, что она идет, и поэтому надо всегда себе напоминать, что это молитва, что это не просто какое-то бормотание.

- Вы говорили об акафистах. Только два акафиста? А акафист святителю Николаю?

**Архиеп. Марк:** Изредка можно читать – на его день, на его праздник.

- A если храм святителя и по средам принято читать акафист?

**Архиеп. Марк:** Читайте акафист Богородице.

- У нас часто в России миряне берутся читать Псалтирь и вычитывают ее целиком, иногда без подготовки, недостаточно воцерковленные – за неделю...

И как вы относитесь к молитвам по соглашению? Обычно женщины в одно и то же время читают одни и те же акафисты по соглашению между собой, и ни с каким духовником это не согласовывается. Как вы относитесь к этому?

**Архиеп. Марк:** Я думаю, что не вредно читать Псалтирь, но правильнее было бы читать ее с толкованиями. Например,

Афонский Пантелеимонов монастырь издал Псалтирь с короткими толкованиями. Я мирянам часто говорю: когда читаете Псалтирь, читайте, скажем, одну кафизму, а на следующий день читайте все примечания к ней. У вас откроются глаза на то, что вы читали, на то, что вы, конечно, не поняли. Псалтирь – это самая богатая книга, она в основе почти всех наших богослужений, знание ее сформировало много-много поколений православных христиан, они учились на Псалтири. Но ее чтение нуждается в толковании: никто не поймет Псалтири до конца, и евреи ее не понимают. Конечно, думаю, сам царь Давид понимал то, что он написал под Божиим благословением и вдохновением... Но Псалтирь настолько сложна, что человек только в течение многих лет или десятилетий врастает в ее дух, становится способен верно воспринимать его.

А про чтение по соглашению или без соглашения... Тут, конечно, надо взять благословение у духовника. Я в литературе нигде не встречал такого понятия – «соглашение». Это немного такое... «пионерское»...

- Кроме Иисусовой молитвы есть молитва мытаря, которая похожа по содержанию. А Иисусовой молитве мы придаем гораздо большее значение.

**Архиеп. Марк:** Читайте ее сколько угодно. Но Иисусовой молитве это значение было придано, как я сказал, веками. Монахи упражнялись в ней, святые отцы упражнялись именно в Иисусовой молитве, поэтому мы знаем о ее значении, о ее практике. Другие молитвы не заняли такого места в жизни Церкви.

- А "Богородице, Дево, радуйся"?

Архиеп. Марк: Тоже можно, конечно, только это уже сложнее. Иисусова молитва – самая короткая из молитв, которая содержат в себе все [необходимое]. "Богородице, Дево" – уже сложнее. Конечно, тоже полезно, милости просим. Я говорил об Иисусовой молитве, потому что в святоотеческой литературе она занимает особенное место.

# из жизни епархий

## август – ноябрь

#### ГЕРМАНИЯ - КЕЛЬН

Во вторник 26 июля/8 августа архиепископ Берлинский и Германский Марк с диаконом Варфоломеем Базановым прилетели в Кельн, где их встретил настоятель Свято-Пантелеимоновского прихода иерей Андрей Остапчук. Вечером того же дня владыка присутствовал на всенощной в Храме св. Пантелеимона и вышел на литию и на полиелей, а также завершил службу на великом славословии. Ему сослужили священники Андрей Остапчук и Александр Калинский, а также диаконы Варфоломей Базанов, Кирилл Крепс и Александр Свинин.

В среду 27 июля/9 августа, в день памяти целителя Пантелеимона, владыку встречали у входа в храм в 9 часов утра. На престольный праздник ему сослужили вышеупомянутые священники, а также иерей Борис Здробэу из Бад-Эмса. На малом входе архиепископ Марк возвел о. Андрея Остапчука в сан протоиерея и наградил о. Александра Калинского правом ношения золотого наперсного креста. После освящения даров владыка рукоположил иподиакона Андрея Германа во диакона. После литургии и крестного хода владыка поздравил обоих священников, которые в течение десяти лет вместе окормляли Кельнский приход, поблагодарил их за самоотверженное служение Святой Церкви. Результаты трудов о. Андрея и о. Александра очевидны: приход укрепился, приходская жизнь течет мирно. По неожиданно возникшим причинам, Епархия должна перевести о. Александра Калинского в Висбаден; теперь приход будет ждать нового священника.

По окончании литургии прихожане собрались в зале на трапезу. Владыка сказал несколько слов о нынешнем годе, ознаменованном печальным юбилеем – столетием трагических собы-

тий в истории России. Затем о. Андрей Остапчук и староста прихода Валерий Кашляев поблагодарили о. Александра Калинского и вручили ему памятный подарок. К вечеру владыка вернулся в Мюнхен.

#### Берлин

Утром в четверг 1/14 сентября владыка Марк в сопровождении протоиерея Николая Артемова вылетел в Берлин, чтобы участвовать в отпевании новопреставленного архиепископа Феофана (Галинского). Божественную литургию возглавил митрополит Истринский Арсений, первый викарий патриарха Кирилла. Ему сослужили митрополиты: Филипп Полтавский и Миргородский (Украинская Православная Церковь МП), Антоний Западно- и Среднеевропейский (Болгарская Церковь), Серафим Германский (Румынская Церковь); архиепископы Марк Берлинский и Германский, Александр Бакинский и Азербайджанский, Серафим Калининградский и Балтийский, Елисей Сурожский и Антоний Звенигородский (временно управляющий Патриаршими приходами в Германии). В алтаре молились архиепископ Штутгартский Агапит, архиепископ Пражский Михаил и викарный епископ Греческой Церкви в Германии Варфоломей. В храме присутствовало множество священников и диаконов, 80 из них причастились. По окончании Божественной литургии было совершено отпевание владыки Феофана монашеским чином. Все архиереи и многие священники участвовали в чтении 17 кафизмы. Гроб с телом новопреставленного архиепископа Феофана обнесли вокруг церкви и затем проводили на русское православное кладбище в берлинском районе Тегель. Последнюю литию у могилы служил владыка Марк. После этого он с сопровождающими - архиепископом Агапитом, протоиереями Николаем Артемовым и Андреем Сикоевым, а также старостой Берлинского прихода Эдуардом Марковским – принял участие в поминальной трапезе. Затем архиеп. Марк и прот. Николай вернулись в Мюнхен.

#### Билефельд

В пятницу 2/15 сентября владыка Марк в сопровождении иеродиакона Иова и прислужника Павла Тешича прилетел в Билефельд, в приход Преображения Господня и блаженной Ксении. Вечерню и утреню служил прот. Андрей Сикоев из Берлина. В субботу архиеп. Марк совершил Божественную литургию, ему сослужили прот. Иосиф Вовнюк из Гамбурга, настоятель Билефельдского прихода прот. Димитрий Калачев, иереи Олег Никифоров из Клоппенбурга и Сергий Иванов-Паньков из Ганновера, а также иеродиакон Иов. Во время чтения часов архиепископ Марк посвятил во чтецы Сергия Нестерова и Алексия Тиссена.

На малом входе владыка возвел священника Олега Никифорова в сан протоиерея. По окончании литургии священнослужители и верующие перешли в прежний храм, где Билефельдский приход молился более полувека. Храм был построен лютеранами после Второй мировой войны для так называемых перемещенных лиц - бывших военнопленных и вывезенных на принудительные работы граждан стран Восточной и Юго-Восточной Европы. По усопшим православным прихожанам этого храма отслужили заупокойную литию. Затем сестры прихода угостили всех обедом. Во время трапезы архиеп. Марк и прот. Иосиф Вовнюк вспоминали священников, служивших в Билефельде в прежние времена, также и некоторых прихожан. Прот. Димитрий Калачев говорил о

строительстве нового храма, о приходской работе. Помолившись за всенощной, архиепископ Марк с сопровождающими вернулся в Мюнхен, чтобы на следующий воскресный день служить в Кафедральном соборе.

### Нюрнберг

В четверг 8/21 сентября архиепископ Марк с иеродиаконом Иовом и прислужником Павлом Тешичем отправились в Нюрнберг, чтобы служить на престольный праздник прихода Рождества Пресвятой Богородицы. При встрече архиерея приветствовали колокольным звоном со звонницы, которую владыка позже освятил во время малого входа на литургии. Владыке сослужили протоиереи Георгий Харлов из Зальцбурга и Виктор Вдовиченко из Регенсбурга, иереи Алексий Леммер из Бад-Киссингена и Анатолий Акулиничев, настоятель Нюрнбергского и Эрлангенского приходов. Во время трапезы, приготовленной сестричеством, подошел настоятель другого Нюрнбергского прихода, прот. Петр Степанов. Под конец трапезы владыка побеседовал с прихожанами о жизни Берлинской епархии. Он рассказал о недавней кончине и похоронах архиеп. Феофана и о своем знакомстве с ним. Затем владыка говорил о приходских школах и о возможности преподавания православного Закона Божия как в государственных школах, так и в приходах РПЦЗ. После трапезы архиеп. Марк в сопровождении ряда священников и прихожан отправился в Эрланген, чтобы осмотреть Троицкий храм (в храме идут ремонтные работы). Недавно Эрлангенский приход приобрел в собственность церковное здание, которое нуждается в основательном ремонте.

#### Мюнхен

Вечером того же дня архиеп. Марк принял в Мюнхенском Кафедральном соборе иконописцев - Олега Туманова. Ростислава Батищева и Константина Исикова, которые расписывали как собор, так и Свято-Михайловский храм в Людвигсфельде. Сестры собора приготовили для них прощальный ужин.

#### РОССИЯ - КУРСК

В пятницу 9/22 сентября владыка Марк прилетел в Москву, и водитель прямо из аэропорта отвез его в Курск. В двенадцатом часу ночи архиеп. Марк прибыл в Курскую Коренную Рождества Пресвятой Богородицы пустынь, где его встретили прилетевший на несколько часов раньше епископ Николай Манхэттенский с Чудотворной Иконой Курской Коренной и наместник монастыря игумен Серафим (Котельников).

На следующее утро владыку Марка торжественно встретили у входа в Богородице-Рождественский храм обители и облачили его в середине храма. Митрополит Курский и Рыльский Герман и епископ Николай вышли из алтаря и начали Божественную литургию с сонмом священнослужителей. В конце богослужения митр. Герман поблагодарил архиеп. Марка за приезд и вручил ему желтое облачение. От имени братии монастыря игумен Серафим подарил владыке подходящую к облачению митру. После литургии архиереи и члены делегации из Америки, прибывшие с иконой, общались за завтраком в игуменском доме.

В субботу вечером архиеп. Марк участвовал в служении всенощного бдения в главном храме обители, а в воскресенье утром возглавил Божественную литургию в сослужении еп. Николая и монастырского духовенства. После литургии владыка пообедал с монастырской братией, от имени которой игумен Серафим передал ему малое облачение и панагию с изображением преп. Серафима Саровского.

В воскресенье вечером на службу собралось множество представителей духовенства из Курской и других епархий. Всенощное бдение возглавил архиепископ Марк, которому сослужили епископы Вениамин Железногорский и Льговский. Николай Манхэттенский и Паисий Щигровский и Мантуровский, а также сонм священников и диаконов.

В понедельник рано утром митрополиту Герману устроили архиерейскую встречу. После облачения его в середине храма архиереи вышли из алтаря, и в сослужении восьмидесяти священников и диаконов совершили Божественную литургию в присутствии Чудотворной иконы. После литургии, на которой прихожан причащали из шести чаш, архиереи были приглашены к митрополиту в его покои на завтрак, а в начале 11 часа собрались на площади перед храмом, чтобы отправиться крестным ходом в Курск с Чудотворной иконой. Архиереи шли вместе со всеми до села Тазово примерно 7 километров. Оттуда они доехали до Курска и немного отдохнули при Кафедральном соборе. Когда Икона дошла до первого храма в городе Курске, архиереи снова присоединились к торжественному шествию и прошли последние 6 километров до собора. На этом участке пути в крестном ходе приняли участие губернатор Курской области Александр Михайлов, мэр Курска Николай Овчаров и другие представители светских властей. Все они старались какоето время нести носилки с Иконой. Впереди крестного хода шли 50 диаконов с кадилами, из которых шел такой обильный дым, что со стороны можно было бы заподозрить пожар. Икону несли священники и мирские лица попеременно под руководством игумена Серафима, наместника Курской Коренной пустыни. За Иконой шли священники - и в середине архиереи. В продолжение всего крестного хода священнослужители под руководством и по указанию митрополита Германа беспре-

рывно пели богородичные песнопения и молебны с чтением Евангелия. Дойдя до обширной площади перед Кафедральным собором, духовенство отслужило последний молебен. Митр. Герман попросил архиеп. Марка прочесть Евангелие, сам же прочитал молитву Богородице. Огромная площадь и все улицы, ведущие к ней, были заполнены верующими. Икону внесли в собор, и началось беспрерывное служение молебнов.

Архиереи, священники, диаконы и почетные гости поужинали в помещении под храмом. Затем митр. Герман пригласил двух зарубежных архиереев к себе для того, чтобы в неформальной обстановке побеседовать о церковных делах. На прощание он подарил архиепископу Марку еще одно малое богородичное облачение и панагию. тем самым выразив владыке глубокую благодарность за его приезд. Когда владыки Марк и Николай вернулись в монастырь, их встретил игумен Серафим с подарками и благодарностью от имени монастырской братии. Ранним утром следующего дня водитель отвез архиепископа Марка в Москву, откуда он улетел в Мюнхен.

#### ШВЕЙЦАРИЯ – ЖЕНЕВА

Казалось бы, путешествий было достаточно - но, вернувшись в Мюнхен, архиепископ Марк через несколько часов должен был снова садиться в самолет: Архиерейский Синод поручил ему лететь в Женеву на обновление храма. Под праздник Воздвижения Креста (престольный праздник Женевского прихода) владыка Марк возглавил всенощное бдение в великолепном отреставрированном храме. На литию вышел епископ Звенигородский Антоний, на полиелей - архиепископы Женевский и Западно-Европейский Михаил, Западно-Европейский и Сурожский Елисей, Хариупольский Иоанн (Константинопольский Патриархат), епископы Оре-

хово-Зуевский Пантелеимон, Корсунский Нестор и Звенигородский Антоний, викарий и представитель Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. На великом славословии вышли все присутствовавшие архиереи. Архиепископ Берлинский и Германский Марк совершил воздвижение Креста Господня.

В день самого праздника по решению епископа Михаила было совершено полное освящение Крестовоздвиженского храма (в XIX веке он был освящен лишь священническим освящением). Освящение совершил архиеп. Марк в сослужении всех вышеназванных архиереев, к которым присоединились архиеп. Телмисский Иов и еп. Макарий (оба -Константинопольского патриархата). После чина освящения все присутствующие сослужили архиепископу Марку как представителю Архиерейского Синода при совершении Божественной литургии. Кроме сослужащих архиереев, в храме присутствовал старейший в Швейцарии архиерей Константинопольского патриархата, Швейцарский митрополит Иеремия. В конце литургии архиепископ Марк произнес проповедь о значении храма как сердца прихода, которое напоминает каждому христианину о необходимости постоянного обновления собственного сердца через пост, молитву и жизнь в духе Евангелия. Затем владыка прочитал послание Первоиерарха РПЦЗ митрополита Илариона к архиепископу Михаилу, священнослужителям и пастве Женевского прихода и послание Архиерейского Синода РПЦЗ. Архиепископ Михаил наградил трех прихожан почетными грамотами за усердное участие в ремонте храма. По окончании литургии многие ее участники разделили трапезу в ресторане на берегу Женевского озера; присутствовали посол России в Швейцарии Сергей Викторович Гармонин, постоянный представитель Российской Федерации при Отделении ООН и других международных организациях в Женеве Алексей Николаевич Бородавкин, представители государственных и городских властей.

#### ГЕРМАНИЯ - Берлин

В пятницу 30 сентября/13 октября архиепископ Марк прилетел в Берлин в сопровождении прислужника Павла Тешича. Его встретил прот. Андрей Сикоев и отвез на православное кладбище в берлинском районе Тегель. Там их ожидал настоятель храма свв. равноапп. Константина и Елены прот. Сергий Силаганов, который приготовил все необходимое для совершения панихиды у могилы новопреставленного архиепископа Феофана. Архиеп. Марк отслужил панихиду, а затем о. Сергий пригласил владыку в приходской дом на чай.

Вечером архиеп. Марк присутствовал на всенощном бдении под престольный праздник в храме Покрова Пресвятой Богородицы. Он вышел на литию и на полиелей, а также стоял пред престолом на великом славословии в конце всенощной. Владыке сослужили настоятель храма прот. Андрей Сикоев, прот. Драган Секулич (Сербская православная Церковь), диакон Арчил Чхиквадзе (клирик Кафедрального собора Воскресения Христова, Московский патриархат), иеродиакон Иов (Бандманн) и диакон Мартин Валчанов. После всенощной архиеп. Марк общался с клириками и некоторыми прихожанами за вечерней трапезой.

На следующее утро, в субботу 1 октября/14 октября, протод. Георгий Кобро и прислужник Павел Тешич облачили владыку в середине храма. За литургией архиепископу Марку сослужили протоиереи Георгий Антонюк (Берлин) и Анатолий Коляда (Потсдам), Иосиф Вовнюк (Гамбург), Велько Гатич (Сербская Церковь, Берлин), Димитрий Калачев (Билефельд), Андрей Си-

коев и иерей Алексий Шау (клирики Покровского храма).

Проповедь владыка посвятил Богородице как Матери всех христиан. После литургии был совершен крестный ход вокруг храма с чтением утреннего богородичного Евангелия. Затем все прихожане имели возможность пообщаться друг с другом за трапезой.

Архиеп. Марк рассказал о своем знакомстве с покойным владыкой Феофаном в библиотеке теологического факультета в Эрлангене в середине 1970 годов, о совместной работе на собеседованиях в 1993-1997 годах, предшествовавших объединению двух частей Русской Церкви и после объединения на пастырских совещаниях - вплоть до последних дней земного пути владыки Феофана. Также владыка говорил о недавней кончине игумена Евфимия, тяжелой потере для мужского монастыря преп. Иова Почаевского в Мюнхене (многие из присутствовавших на трапезе знали и любили о. Евфимия), а также о других событиях в жизни Германской епархии. После трапезы архиеп. Марк с Павлом Тешичем вылетели в Женеву, где владыка как представитель Архиерейского Синода РПЦЗ должен был возглавить богослужения воскресного дня и общеприходское собрание.

### ШВЕЙЦАРИЯ - ЖЕНЕВА

Архиепископ Марк прибыл в Женевский Крестовоздвиженский собор к полиелею. Он вышел на середину храма с местными священнослужителями и прочел воскресное Евангелие на церковнославянском и на французском. После всенощной владыка возглавил заседание Приходского совета. На следующий день архиеп. Марк совершил Божественную литургию, после которой, по поручению Архиерейского Синода, должен был возглавить общеприходское годовое собрание.

Собрание началось беспорядочно: участники не могли договориться о том, кого можно, а кого нельзя было считать членом прихода. Архиеп. Марк был вынужден констатировать, что прихожане не готовы к проведению общего собрания, и закрыл его. После этого владыка снова провел заседание Приходского совета, где был намечен план работы совета и меры, необходимые для подготовки общеприходского собрания, которое соответствовало бы требованиям «Нормального приходского устава». Поздним вечером владыка Марк вернулся в Мюн-

#### РОССИЯ - МОСКВА

В понедельник 3/16 октября архиеп. Марк прилетел в Москву в сопровождении диакона Варфоломея Базанова. Вечером он присутствовал на богослужении в Сретенском монастыре, а затем беседовал с епископом Тихоном (Шевкуновым) во время совместного ужина в архиерейской резиденции.

Во вторник утром владыка присутствовал на Божественной литургии, за которой причастился. После завтрака с епископом Егорьевским Тихоном и епископом Шуйским и Тейковским Матфеем архиепископ Марк открыл в монастырской библиотеке заседание комиссии Межсоборного присутствия по церковному праву. На ней главным образом обсуждался проект документа «Прещения для провинившихся священнослужителей». По окончании прений около 15 часов члены комиссии пообедали в братской трапезной.

#### СВЯТАЯ ЗЕМЛЯ - ИЕРУСАЛИМ

С 6/19 по 13/26 октября архиепископ Марк пребывал в Иерусалиме. Он присутствовал на праздновании 170-летия Русской Духовной Миссии в Святой Земле, а затем объехал монастыри для пастырского окормления.

7/20 октября в Малом тронном зале Иерусалимской Патриархии состоялась встреча членов делегации Русской Православной Церкви с Патриархом Святого града Иерусалима и всей Палестины Феофилом III. Среди членов делегации были митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий, митрополит Минский и Заславский Павел, митрополит Ярославский и Ростовский Пантелеимон, архиепископ Берлинский и Германский Марк, архиепископ Сурожский Елисей, епископ Подольский Тихон, руководитель Управления Московской Патриархии по зарубежным учреждениям епископ Звенигородский Антоний, начальник Русской Духовной Миссии РПЦЗ в Иерусалиме архимандрит Роман (Красовский) и начальник Русской Духовной Миссии МП Александр (Елисов) с заместителем иеромонахом Дометианом (Маркаряном), начальник сектора протокола ОВЦС игумен Феофан (Лукьянов). Иерусалимский Патриарх по традиции вручил священнослужителям перламутровые кресты и архиереям - панагии. Днем на Сергиевском подворье начальник Русской Духовной Миссии дал обед для членов делегации. Вечером того же дня члены делегации Русской Православной Церкви посетили Спасо-Вознесенский Елеонский женский монастырь. У ворот обители делегацию встречали архиепископ Берлинский и Германский Марк, начальник Миссии архим. Роман (Красовский), настоятельница обители игумения Варвара (Новикова), духовенство и сестры обители. В главном храме монастыря иерархи совершили панихиду на могиле приснопамятного архимандрита Антонина (Капустина) (1817-1894). Архиепископ Марк поблагодарил митрополита Ювеналия и прибывших членов делегации за теплую память об архимандрите Антонине и вручил иерархам Русской Православной Церкви памятные медали в честь 200-летия со дня рождения архимандрита.

На следующий день делегация Русской Православной Церкви посетила участок Миссии в Хевроне и позднее имела возможность поклониться месту Рождения Спасителя в Вифлееме. Вечером того же дня иерархи вместе молились на всенощном бдении в Горненском женском монастыре в соборе Всех святых, в земли Российстей просиявших.

Утром 9/22 октября в Троицком соборе Русской Духовной Миссии в Иерусалиме была отслужена Божественная литургия, которую возглавил Патриарх Иерусалимский Феофил III. После богослужения в трапезном зале Сергиевского подворья был дан обед для высоких гостей.

10/23 октября в муниципалитете Иерусалима состоялась встреча членов делегации с мэром города Ниром Баркатом.

#### Мюнхен

15/28 и 16/29 октября владыка Марк служил в Кафедральном соборе в Мюнхене.

#### **МОСКВА**

17/30 октября по приглашению министра иностранных дел РФ Сергея Лаврова архиепископ Марк снова вылетел в Москву на Всемирную тематическую конференцию соотечественников, проживающих за рубежом «Столетие Русской революции: единение ради будущего». На конференции, в частности, обсуждались причины революции. Архиепископ Марк указал на одну из главных причин: в XIX веке русская интеллигенция отступила от Церкви. Владыка напомнил о том, что такая же опасность существует и в настоящее время. По словам архиеп. Марка, современное общество не сможет оправиться от последствий революции и безбожного большевистского ига, если с Красной площади не уберут тела вождей антицерковного террора и не

переименуют российские города и улицы, которые были названы в честь убийц и преступников, ответственных за гибель миллионов людей. Пока дети растут в окружении таких имен, едва ли можно рассчитывать на их здравомыслие во взрослом возрасте, сказал владыка.

Утром 19 октября/1 ноября архиепископ Марк за Божественной литургией причастился в Сретенском монастыре, а затем принял участие в работе XXI Всемирного русского народного собора в храме Христа Спасителя под председательством Святейшего патриарха Кирилла. Пленарное заседание Собора «Россия в XXI веке: исторический опыт и перспективы развития» отчасти также было посвящено теме революции и ее последствий. Помимо иерархов Русской Православной Церкви, в этом Соборе по традиции участвовали представители других конфессий, последователи которых издавна входят в состав многонационального российского общества, а также представители властей и политических партий. Выступавшие выражали различные взгляды на события столетней давности, на последствия этих событий и нынешнее состояние российского общества. В четверг 20 октября/2 ноября владыка вернулся в Мюнхен.

#### МЮНСТЕР - ЗАЛЬЦБУРГ

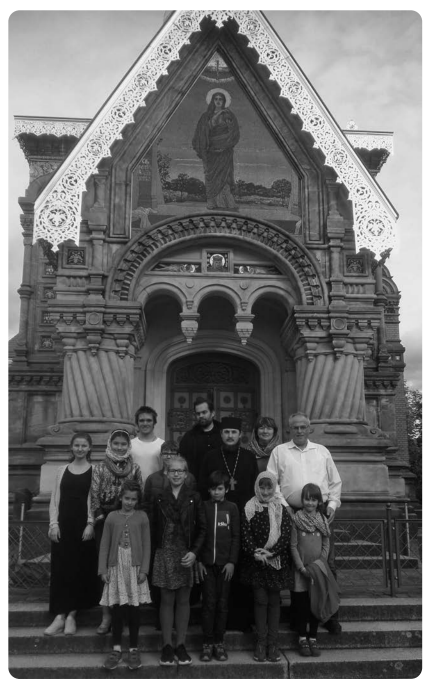
В пятницу 21 октября/З ноября архиепископ Марк вылетел в Мюнстер. Владыку сопровождал диакон Михаил Фастовский. Вечером владыка Марк совершил всенощное бдение в храме Казанской иконы Пресвятой Богородицы. Ему сослужил настоятель храма иерей Аркадий Дубровин.

Утром в субботу 22 октября/4 ноября архиеп. Марк совершил Божественную литургию в сослужении протоиерея Сергия Ходаковского из Алтайского края, иереев Аркадия Дубровина и Олега Никифорова из Клоппенбурга. На малом входе архиепископ Марк наградил о. Аркадия за его верное долголетнее служение Церкви правом ношения золотого наперсного креста. После литургии владыка побеседовал с мэром Мюнстера Маркусом Леве. Обсуждался выбор места для строительства нового храма. За трапезой владыка общался с прихожанами; в частности, речь шла о воспитании детей - домашнем, церковном и школьном. После обеда прихожане отвезли гостей в аэропорт Дюссельдорфа, откуда владыка с диаконом вернулись в Мюнхен.

На следующее утро, в воскресенье 23 октября/5 ноября, архиеп. Марк после монастырской полунощницы поехал в Зальцбург. Его сопровождали иеромонах Корнилий (Литвиченко) из монастыря преп. Иова Почаевского, диакон Варфоломей Базанов и двое прислужников из Кафедрального собора Мюнхена. В Покровском храме Зальцбурга владыке сослужили настоятель храма, протоиерей Георгий Харлов, иеромонах Корнилий и диакон Варфоломей. После литургии сестры угостили участников богослужения, а дети прихожан дали концерт, продемонстрировав собравшимся свои разнообразные таланты.

#### ПРАВОСЛАВНЫЙ ЛАГЕРЬ В **ДАРМШТАДТЕ**

В этом году в осенние каникулы дети и подростки из разных приходов Западной Германии съехались в православный лагерь в окрестностях Дармштадта, родного города двух сестер-преподобномучениц, принцесс Гессен-Дармштадтских - Великой княгини Елисаветы и Царицы Александры. Молодежный лагерь был организован Свято-Елисаветинско-Александринским благотворительным обществом. Гостей поселили в красивом загородном доме у края леса, расположенном всего в десятке километров от Дармштадтского храма св. Марии Магдалины.



Окормлял участников лагеря иерей Константин Гринчук.

В первый вечер за общим ужином на природе дети и сопровождавшие их взрослые знакомились друг с другом. В следующие дни проводились занятия по катехизису и хоровому пению, устраивались разнообразные экскурсии, читались часы. Большой популярностью пользовалась игровая площадка на территории загородного дома, где свободное время с удовольствием проводили дети всех возрастов.

На ежедневных занятиях по хоровому пению Томас Бродель, регент хора «Любентиус», изучал с детьми и подростками тексты Божественной литургии на двух языках (немецком и церковнославянском). Готовилась праздничная служба в честь 120-летия основания Дармштадтского храма. Тогда, в 1897 году, закладку первого камня почтил своим присутствием император Николай II, будущий Царь-мученик (храм был построен на личные средства императорской семьи).

Православный учитель физкультуры обучал детей основам самообороны. Среди православных участников лагеря был

подрастающий игрок немецкой первой лиги по баскетболу. В свободное от занятий время дети играли в подвижные игры на свежем воздухе - в общем, и во время занятий и после них развивали силу, ловкость, физическое здоровье и бодрость духа.

Кроме подвижных игр, ребята разрисовывали иконы и занимались разнообразными поделками.

4/16 октября, в день отдания праздника Крестовоздвижения - и в день того самого 120-летнего юбилея - состоялась Божественная литургия в храме св. Марии Магдалины. Служил иерей Константин Гринчук. Впервые в истории этого храма Божественную литургию полностью пели дети и подростки. Они старались совершать Божие дело с большой сосредоточенностью и благоговением. Присутствовавшие на службе были глубоко тронуты.

После службы всех пригласили на праздничную трапезу, которую с любовью приготовила матушка, Мария Гринчук.

После обеда состоялась экскурсия по холму Матильденхёэ и парку Розенхёэ, где любила гулять семья герцога Гессенского. Оказавшись под теми же деревьями, сохранившимися до наших дней, участники лагеря испытали благоговейные чувства - схожие с теми, что они переживали накануне, при посещении парка Обервальдхаус, где любили играть принцессы Гессенские, когда были детьми.

Молодежный лагерь завершился посиделками у костра: пекли картошку и яблоки. И дети, и взрослые расставались с грустью - но и с теплыми воспоминаниями о новых друзьях, о том времени, которое было проведено во благо, в общих занятиях и молитвах, - и, конечно, с надеждой на новую встречу.



## Отпевание и погребение игумена Евфимия

Во вторник, 10 октября в мужском монастыре преп. Иова Почаевского в Мюнхене было совершено отпевание новопреставленного игумена Евфимия (Логвинова), который 5 октября 2017 года после тяжелой болезни отошел ко Господу в возрасте 64 лет.

Богослужения в день отпевания начались, как обычно в монастыре преп. Иова Почаевского, в 4 часа утра полунощницей и утреней. Во время утрени в монастырский храм прибывали священники со всей Германии и из соседних стран. В 8 часов утра началась заупокойная литургия, служение которой возглавил настоятель монастыря архиепископ Берлинский и Германский Марк. Ему сослужил знавший о. Евфимия епископ Исаия Шумперкский (из Православной Церкви Чешских земель и Словакии), а также многочисленное духовенство епархии. Некоторые священники помогали на клиросе регенту монастырского хора иеродиакону Иову. В ризнице у алтаря молился прибывший из Штутгарта ви-





карий Германской епархии архиепископ Агапит. Несмотря на то, что отпевание проходило в будний день, храм был полон молящимися. Херувимскую песнь пел хор Бухендорфской женской обители прмц. Елисаветы. По окончании литургии было совершено отпевание игумена Евфимия монашеским чином. Священники обнесли гроб вокруг монастыря. Архиеп. Марк прочитал разрешительную молитву, затем гроб перевезли на кладбище Мюнхен-Оберменцинг, куда прибыло и духовенство с молящимися. На кладбище была совершена краткая заупокойная лития, после чего гроб опустили в мо-

На трапезе архиепископы Марк и Агапит делились воспоминаниями об игумене Евфимии, о его монашеском пути. О. Евфимий прожил в своем монастыре 27 лет, показав пример монашеского постоянства в борьбе с искушениями – в то время как далеко не все, вступившие в наши дни на путь монашества, смогли понести обеты. Владыки особенно отмечали смирение и кротость о. Евфимия, которые сочетались с его обширной эрудицией в самых разнообразных областях. О почившем говорили также протоиереи Николай Артемов и Илья Лимбергер.

Могила о. Евфимия находится недалеко от места погребения почивших настоятелей монастыря архимандритов Иова и Корнилия. О. Евфимий много занимался историей монастыря и, в том числе, исследовал жизненные пути настоятелей и насельников, часто совершал панихиды на их могилах. Теперь он и сам покоится рядом с братьями.

Вечная ему память!

### Храмовый праздник в Мюнстере

По случаю престольного праздника 3 и 4 ноября архиеп. Берлинский и Германский Марк посетил Мюнстерский приход в честь Казанской иконы Пресвятой Богородицы. К этому событию прихожане готовились задолго. К приезду владыки храм был украшен белыми цветами. Проникновенно пел хор под руководством регента Александры Зиминой. Атмосфера была очень праздничная.

Кроме владыки Марка в Мюнстер приехали протоиереи Олег Никифоров из Клоппенбурга (Нижняя Саксония) и Сергий Ходаковский из Белокурихи (Алтай, Россия), диаконы Михаил Фастовский из Мюнхена и Александр Васильев из Киева. На празднике присутствовал Иоахим Шмидт, бургомистр Мюнстерского района Хилтруп.

За двадцатилетнюю историю прихода на этом престольном празднике было рекордное число причастников: почти сто человек. А ко кресту подошли примерно 140 молившихся. Архиеп. Марк благословил строительство новой церкви и произнес напутственное слово: владыка просил прихожан не забывать свои корни, воспитывать детей в Православии, учить их русскому языку.

На Литургии владыка Марк наградил настоятеля иерея Аркадия Дубровина правом ношения золотого наперсного креста. Это событие стало знаменательным не только для настоятеля: как сказал о. Аркадий, «наградили весь приход». Гостей приглашали после богослужений на трапезы.

Архиеп. Марк посещал Мюнстерскую общину десять лет назад на престольный праздник. По словам владыки, за минувшие годы приход сделал «очень большой шаг вперед».

До весны 2015 года богослужения совершались лишь раз в месяц: отсутствие постоянного храмового помещения ограничивало возможности развития общины. В нынешнем помещении, куда приход переехал два с половиной года назад, раньше находился банкетный зал с дискотекой. С момента переезда помещение с Божьей помощью непрерывно обустраивается и облагораживается трудами прихожан. На оплату аренды ежемесячно собирается 1500 евро.

За два прошедших года приход не только превратил банкетный зал в православный храм, но и организовалскатехизацию, предоставил нескольким возрастным группам возможности религиозного образования (для детей работает воскресная школа, а взрослые собираются на вечерние богословские встречи).



В интернете создана официальная страница прихода. Там информация о богослужениях и о жизни общины. Регулярные богослужения способствуют росту числа прихожан, укрепляют их духовные силы, вдохновляют на строительство с Божьей помощью - нового храма.

Д-р Евгения Данилович

# **Храмовый праздник** в **Нюрнберге**

8/21 сентября 2017 года, в престольный праздник, архиепископ Берлинский и Германский Марк посетил **Нюрнбергский** храм Рождества Пресвятой Богородицы.

Владыку впервые встречали под звон настоящих колоколов





новой звонницы. Архиеп. Марк совершил Божественную литургию. Ему сослужили протоиереи Георгий Харлов из Зальцбурга и Виктор Вдовиченко из Регенсбурга, настоятель Нюрнбергского и Эрлангенского приходов иерей Анатолий Акулиничев, иерей Алексий Леммер из Бад-Киссингена, иеродиакон Иов из монастыря преп. Иова Почаевского и диакон Евгений Окунев из Бад-Киссингена.

Со времени предыдущего приезда владыки в Нюрнберг храм преобразился: появилась Голгофа и другие предметы церковного убранства. На малом входе архиеп. Марк освятил новую звонницу. По окончании литургии сестры Нюрнбергского прихода пригласили всех участников богослужения и гостей праздника на трапезу.

На престольном празднике присутствовали гости из России: руководитель Международного центра колокольного искусства Андрей Дьячков и

аспирант кафедры культурологии Московского государственного института культуры, катехизатор Александр Архангельский.

После трапезы Андрей Дьячков обучал навыкам колокольного звона чтеца Владимира Гросмана, певчую Наталию Хоф, прихожанку Анну Гершкович и приходских детишек.

#### Эрланген

Архиепископ Марк в сопровождении священнослужителей отправился в Эрланген, где посетил строительную площадку храма Пресвятой Троицы. Храму больше 70 лет, но после того, как в 2016 году приход выкупил здание в собственность, было решено его основательно перестроить. Работы начались в мае 2017: уже возведена пристройка, полностью обновлена крыша.

Упомянутые приходы Эрлангена и Нюрнберга - большая дружная семья, которой

руководит один духовный наставник, иерей Анатолий Акулиничев. Приходы стараются во всем поддерживать друг друга: помогают друг другу в сложных ситуациях, а благим событиям - вместе радуются.

Одним из таких радостных событий стало прибытие в церковь Рождества Пресвятой Богородицы Благодатного огня из Иерусалима в Светлое Христово Воскресение, 3/16 апреля этого года. А этим летом оба прихода посетила Курская Коренная икона Божией Матери.

Под внимательным руководством настоятеля проходят занятия в кружках, в воскресной школе, организуются паломнические поездки. Последняя из них состоялась совсем недавно: прихожане ездили во Францию, в Эльзас, и посетили мощи святых мучениц Веры, Надежды, Любови и матери их Софии, а также мощи преп. Одилии и ее чудотворный источник.

Анастасия Блаш

### Архиепископ Марк

# ГЕССЕНСКИЕ ПРИНЦЕССЫ В РОССИЙСКОЙ ИСТОРИИ

орогие о Господе братия и сестры, участники конференции "Гессенские принцессы в Российской истории"! С радостью смотрю на вас, в год столетия страшных событий, сокрушивших Россию. Вы собрались здесь на Гессенской почтить память принцесс этой земли, которые стали частью Русской и Германской истории: это Наталья Алексеевна - жена императора Павла I; Мария Александровна, жена императора Александра II, преподобномученица Елисавета Федоровна - супруга великого князя Сергия Александровича, и, святая царица Александра Федоровна, супруга Николая II.

Что дало России скромное Гессенское княжество?

Наталия Алексеевна умерла рано – 22-х лет при родах. Ее способности не смогли раскрыться в полной мере. В целом же в лице этих принцесс мы видим: Гессен дал то семя, которое, павши на Российскую почву, принесло богатый плод.

Гессенские принцессы, взирая на своих родителей, показали пример материнской заботы о своем народе. Принцессы этого скромного княжества явили также пример скромности: умение себя ограничить и практичность. Вспоминаемые сегодня Гессенские принцессы – образец семейной жизни, верности, любви.

Как нам сегодня не хватает этого – в Германии, в России!

Наконец, Гессенские принцессы приняли на этой земле уроки любви к Богу. Усеченность, ограниченность протестантства не давали произрасти этому семени в полную силу. Но слово Сеятеля Христа – Сына Божия – все же укоренилось в их сердцах. И в их сердцах, как на «доброй почве», оно процвело в право-

славной России, встретило также «добрую почву» и стало плодоносить сторицею. Именно в России их забота о народе – своем новом приобретённом – преобразилась в широкую благотворительность.

Марфо-Мариинская обитель, основанная великой княгиней Елисаветой была образцом благотворительной деятельности. И сегодня тоже, именно Марфо-Мариинская обитель, по молитвам ее святой основательницы, вдохновляет, представляя прообраз того, как следует оранизовывать диаконию, помощь нуждающимся – делом, соединенным с молитвой.

Высшему сословию в России Гессенские принцессы своей самоотверженной скромностью могли служить и служили ярким примером. В годы Первой мировой войны Императрица Александра Феодоровна помогала раненым – вместе с дочерьми. Вместе они трудились как простые санитарки, сестры милосердия. Одновременно они заботились о пожертвованиях на дело просвещения народа.

Семья последнего императора, царямученика Николая, символ Семьи в полном смысле слова. Она и сегодня служит нам образцом семейственности. Тогда, в годы подобного нашему времени развала нравственных устоев, мы в целостной этой семье не видим ни тени окружающего ее отступления от святости семьи как ценнейшего дара Божия.

Любовь к Богу нам явлена и в лице императрицы Марии Александровны. В Православии она обрела силу почитания Богородицы, и недаром ее сыном – в память о благочестивой матери – был выстроен храм в честь ее небесной покровительницы, святой равноапостольной Марии Магдалины, в саду Гефсиманском

на холме над самой гробницей Богоматери.

Но ведь и Дармштадтский храм на холме Матильденхёэ посвящен той же равноапостольной святой, и отмечу, что сестры-монахини в Гефсимании особенно почитают Марию Александровну, а из четырёх воспоминаемых сегодня принцесс две причислены Православной Церковью к лику святых.

Если мы видим, что сегодня в России возрождаются идеи благотворительности: возрождена Марфо-Мариинская обитель, проводятся "праздники белого цветка", в больницах открываются храмы, и нам – собравшимся здесь – видны переплетения корней этого, то мы также

знаем: это только начало великой работы, духовного подвига.

Сегодня здесь собрались специалисты самых разных областей, но всех объединяет вера, неравнодушие к предкам, а также стремление к любви во Христе.

В эти дни, когда нам под личиной добра и на фоне нравственного упадка в мире – навязывается вражда, вы стремитесь, через изучение путей гессенских принцесс, увидеть глубинное единство, которое на деле существует между Россией и Германией, и – надеюсь – сможете его явить и этим утвердить.

Желаю вам помощи Божией в трудах!

#### Архиепископ Марк

# К ОТКРЫТИЮ ВЫСТАВКИ

орогие о Господе братия и сестры, с радостью в сердце приветствую организаторов и участников выставки «Гессенские принцессы в российской истории», призванной почтить память принцесс Гессенской земли.

Они живая и связующая часть как русской, так и германской истории.

Искренне надеюсь, что выставка, проводимая в год 100-летия разрушительных для России событий, приведших к многочисленным разладам - оскудению любви - позволит по новому взглянуть на эти образцы мира, любви и взаимопонимания. Здесь в этой выставке они предстают не абстракциями, а историческими фактами. Здесь мы видим призыв к жертвенной любви, к укреплению ценности семьи и верности, всего того, чего нам сегодня так не хватает – как в Германии, так и в России.

Господь благословляет нам трудиться на ниве духовного созидания, дает нам силы и время для осмысления – в духе любви – былых отношений между Россией и Германией.

Образы Гессенских принцесс, две из которых – Елисавета Федоровна, супруга великого князя Сергия Александровича, и царица Александра Федоровна, супруга Николая II – прославлены Русской Православной Церковью в лике святых, призывают нас увидеть, открыть себе и миру иную перспективу земных отношений, а именно святости как пути к совершенной любви: любви к Богу через смирение, самопожертвование и честное по совести исполнение своего долга.

Желаю организаторам и участникам выставки через видимое насладиться духовным – образами являемых Гессенскими принцессами добродетелей. ■

# ПОСЛАНИЕ ОСВЯЩЕННОГО АРХИЕРЕЙСКОГО СОБОРА

# КЛИРУ, МОНАШЕСТВУЮЩИМ И ВСЕМ ВЕРНЫМ ЧАДАМ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

2 декабря 2017 г.

Архиерейский Собор, состоявшийся в Москве 29 ноября— 2 декабря 2017 года, обратился с посланием к клиру, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви.

В озлюбленные о Господе всечестные отцы, боголюбивые иноки и инокини, дорогие братья и сестры!

Освященный Архиерейский Собор, проходивший с 29 ноября по 2 декабря 2017 года во граде Москве, в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя, обращается ко всем вам словами апостольского приветствия: «Бог <...> терпения и утешения да дарует вам быть в единомыслии между собою, по учению Христа Иисуса, дабы вы единодушно, едиными устами славили Бога и Отца Господа нашего Иисуса Христа» (Рим. 15:5-6).

Воздавая хвалу Творцу, Промыслителю и Подателю всяческих благ, мы молитвенно воспоминаем важнейшие события в истории нашей Церкви, столетие которых отмечается в этом году. Это открытие Священного Собора Православной Российской Церкви 1917-1918 годов и восстановление на нем Патриаршества.

Одно из главных деяний Собора — избрание святителя Тихона на Московский Патриарший престол — совпало с началом жестоких гонений на Церковь Божию. Невинной кровью первых мучеников нового времени обагрилась наша земля. Вскоре беззаконие и произвол по отношению к Церкви стали повсеместными. В этих преследованиях и страданиях за имя Христово множество верных чад церковных явили высо-

чайший подвиг веры и мужества, приняли смерть и неувядающие венцы славы (1 Пет. 5:4). То была эпоха грозных испытаний для всех народов Отечества. В результате страна оказалась на грани уничтожения. Но по молитвам святителя Тихона, сонма новомучеников и исповедников Церкви Русской Господь приклонил милость Свою к людям и не попустил злу восторжествовать окончательно. Ныне мы с благодарностью Богу вместе с псалмопевцем восклицаем: «Наказуя наказа мя Господь, смерти же не предаде мя» (Пс. 117:18).

Памятуя о трагических событиях XX века и размышляя об их причинах, мы должны с глубоким смирением и искренним убеждением свидетельствовать пред ближними и дальними о главном уроке минувшего столетия: без Бога никакое государственное или общественное строительство не приведет к благополучию.

История показала, что пагубными для государств и гибельными для людей являются революционные настроения, порожденные политическими провокациями, в том числе использующими запрос на социальную справедливость. Представители всех слоев общества должны приложить усилия, чтобы избежать повторения ошибок, приведших в прошлом веке к страданиям и смерти множества людей, к разрушению государственности.

Мы свидетельствуем о неизменности миссии Церкви, которую стяжал Спаситель честною Своею Кровию (см. Деян. 20:28) ради приведения людей к единству с Богом. Всем труженикам в Винограднике Христовом надобно помнить о том, что краеугольным камнем церковной проповеди от святых апостолов и до скончания времен

является радостная весть о спасении, дарованном через Крест и Воскресение Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа. Главное же служение, к которому призван каждый пастырь, — это совершение Божественной литургии, поскольку принесение Бескровной Жертвы благодарения о всех и за вся есть величайшее и важнейшее из всех возможных на земле дел.

Единеми усты и единем сердцем славяще Небесного Отца и Господа нашего Иисуса Христа, мы, члены Освященного Собора, свидетельствуем о том, что молитвенным предстательством перед Престолом Вседержителя новомучеников и исповедников Церкви Русской, трудами множества архиереев, клириков, монашествующих и мирян дело церковного строительства продолжает развиваться. Восстанавливаются порушенные святыни, созидаются новые храмы, совершают иноческий подвиг многочисленные насельники православных обителей, умножается количество церковных благотворительных начинаний, усиливается церковная работа по поддержке семьи, материнства и детства. Особую радость вызывают успехи в области работы с молодежью, в том числе развитие добровольчества в епархиях и на приходах, а также в приобщении детей к вере через воскресные школы и иные церковные образовательные проекты.

Дни Архиерейского Собора доставили нам радость общения с Предстоятелями и представителями Поместных Православных Церквей, прибывшими в Москву для участия в торжествах по случаю столетия Патриаршей интронизации святителя Тихона. Это зримое выражение православного единства имеет особое значение сегодня, когда многие христиане, подвергаясь гонениям за веру, нуждаются в нашей усердной молитве и действенном заступничестве.

Мы дорожим христианской солидарностью, потому что знаем, насколько она

важна и нужна тем, кому сейчас приходится претерпевать невзгоды и испытания, подобно тому как важна для нас была поддержка всех людей доброй воли во время притеснений веры и Церкви в нашем Отечестве. Да, по милости Божией мы вновь возвели величественные соборы, наши храмы благоукрашаются и благоустрояются. Однако нельзя забывать о тех, кого изгоняют из храмов, кого взрывают и убивают террористы. Мы призваны мужественно и твердо отстаивать христианские ценности, вытесняемые сегодня из жизни многих народов. Пример основанных апостолами первохристианских общин, более обеспеченные из которых направляли материальную помощь менее обеспеченным, призывает нас заботиться о тех православных христианах, бедствующих и страдающих от войны или от терроризма.

В дни работы Собора мы ознакомились с предварительными результатами исследований, проводимых с целью идентификации «екатеринбургских останков». Мы выражаем надежду, что по завершении этих исследований будет явлена истина относительно принадлежности упомянутых останков.

С благодарностью ко благому Божию смотрению Собор свидетельствует о явлении целого сонма святых для общецерковного почитания.

Памятуя о пережитых нашими отцами и о переживаемых ныне многими христианами испытаниях, будем хранить единство Церкви, молясь за каждым богослужением о благостоянии святых Божиих Церквей и соединении всех, как и Христос молился о единстве христиан и о соблюдении их в мире.

Сам же Господь мира да даст вам мир всегда во всем. Господь со всеми вами!

 $(2 \Phi ec. 3:16).$ 

Аминь.

архиепископ Кишиневского Анастасий (Грибановский)

# СЛОВО

Слово архиепископа Кишиневского Анастасия (Грибановского) (буд. митрополита, Первоиерарха Русской Православной Церкви Заграницей) (+1965г.) произнесенное в Московском Успенском Соборе при поставлении на патриарший престол митрополита Тихона, 21 ноября 1917 года.

«Веселится ныне церковь Божия, зря, как Богоизбранная Отроковица входит в храм Господень, благодать совводящи».

икуют ныне и радуются сугубою радостью православные русские люди, видя, как предводимый самою Пречистою в Ея храм входит Святитель великий, предобразуя нам благоволение Божие. Со светильниками И божественными песньми праведные Иоаким и Анна и с ними девственный лик ввели в храм Иерусалимский чистую Деву, чтобы уневестить Ее Небесному Жениху. В блистании священных огней, с пении и лики, поистине, как жениха церковного, ввел Священный Собор в дом Богородицы богоизбранного патриарха, чтобы обручить его с первосвятительским престолом и со всею Церковью Российскою. В самое Святая Святых древнего храма вступила ныне Пречистая Богоматерь. Не во Святое-ли Святых Русской земли вошел и наш нареченный Первосвятитель, когда вступил под сень величайшей святыни Русского народа: здесь все проникнуто благоуханием святыни, здесь, в доме Пречистой, искони было средоточие благоговейных помыслов, молитв и обетов православных русских людей; на этом благодатном месте святая Русь издревле соприкасалась с небом и ея живые земные строители таинственным союзом соединялись с ея небесными печальниками и заступниками.

От собора этих святых предстоятелей за Русь и поставляется ныне новый светильник Церкви; от их благодатной руки изливается сугубое благословение на главу нового первоиерарха, как миро на главу Аароню. Сама Пречистая Матерь Божия от Своея чудныя иконы вручила ему жребий его высокого служения и соделала его стражем Своего Дома и всего православного достояния русской земли. Великий первопрестольник Российский Святитель Петр простирает ему свой жезл, процветший благодатью, чтобы ныне, когда раздирается хитон русской церкви, когда раздираются ризы русской державы и об одежде ея мещут жребий, он, наш новый первостоятель, собрал этим свяшенным жезлом расточенное, соединил расстоящееся, подражая самому блаженному строителю и собирателю древней Руси, святому Петру и единонравным ему святителям Алексию и Ионе.

Святитель Филипп, дерзновенный глас которого, обличавший грозного Царя, доселе как бы заставляет трепетать священный воздух этого храма, заповедует своему престолопреемнику подвизаться даже до крови за паству свою и безбоязненно обличать и вразумлять носителей власти, в ком бы она ни воплощалась — в целом народе или отдельных его представителях, если эта власть отступает от своего высокого христианского призвания.

Восстает пред нами и он, свидетель великий и верный, адамант православия, священномученик Ермоген и вверяет новому началовождю Русской Церкви преемство своего многострадального служения; он завещает последнему крепко стоять за святую веру, за дом Пресвятыя Богородицы, бодрствовать над отечеством, охраняя его от расхищения внешними и

внутренними врагами, и не бояться убивающих тело, души же не могущих убити.

Воздвизается ныне и другой великий печальник земли Русской, Преподобный Сергий, видя, как священно-архимандрит его Лавры восходит на чреду своего высокого служения, и благословляет и укрепляет его на предлежащий ему крестоносный подвиг.

Не без крови входил некогда первосвященник во Святая Святых; Промыслу Божию угодно было, чтобы и наш новый первосвященник вошел в это святое место по стогнам града, обагренного кровию, пролитою братоубийственною рукою. Чтобы спострадать немощным, он сам должен был пройти сквозь горнило искушений (Евр. 2, 18; 4, 15). И вы знаете, что даже в нынешний столь светлый для него и для всех нас день ему не суждено было избежать тяжких испытаний, ибо тернист был путь и узки врата коими мы все прошли на это великое торжество Русской Церкви.

Увы: «рыдают и ныне, как во времена Иеремии, путие Сиона, яко несть ходящих по ним на праздник; вся врата его разорена, жрецы его воздыхают» (Плач Иеремии 1, 4).

Кто из нас без содрогания сердца может взирать на это разрушение Кремля, нашего священного Сиона, знаменующее собою не только разорение всего нашего отечественного града, но и помрачение русской православной совести.

Самые камни вопиют ныне о растлении народного духа.

Этот обезображенный Чудов монастырь, удел святителя Алексия, эта мерзость запустения, водворившаяся на месте святе в патриаршей ризнице, этот древний Успенский собор, пронзенный орудием в самую главу, что это иное, как не символ всей России, окровавленной, поруганной, растерзанной руками ея собственных сынов. К этой-то смятенной, истекающей кровью православной Руси исходит ныне Святейший Патриарх,

чтобы принять ее в свое духовное водительство. Не победными кликами, не торжественным «осанна» сретает она ныне своего первостоятеля, а стонами и воплями его страждущей паствы, которые он, как истинный первосвященник, должен собрать в своем сердце и представить пред престолом Господа Вседержителя.

Не об этом ли великом жертвенном служении Патриарха вещает вам ныне самый чин его поставления, которого вы были благоговейными свидетелями. Вы видели, как два старейших святителя троекратно воздвигали и посаждали на престол новопоставляемого Патриарха, с произнесением слов: «во имя Отца. Аминь», «и Сына. Аминь», «и Святого Духа. Аминь». Что знаменует это священнодействие, как не крещение в страдания и смерть Христа Спасителя, о чем должен памятовать каждый пастырь, наипаче же и первый из них, самым зваобязанный своим носить себе болезни и немощи всего русского церковного народа.

Но крест всегда таит в себе залог победы, «Аще сообразни быхом подобию смерти Его», учит нас св. Апостол, «то и воскресению будем» (Рим. 6, 5).

Как Начальнику нашего спасения подобало пострадать, чтобы внити в славу Свою (Луки 24, 26) и воссесть одесную престола Величествия на высоких, так и каждый подражатель Его первосвященнического подвига страданием достигает совершенства (Евр. 11, 10) и входит в Его Божественную славу.

В знамение этой-то вечной победы, побеждающей мир, и воссел ныне на своем превознесенном престоле наш первосвященник по истине, как образ Самого Христа, Победителя ада и смерти и всякия силы вражия. И тогда-то облекся он во все благолепие своего сана и всюду возжглись священныя свещи во свидетельство нашей духовной радости и в символ того духовного света, какой должен

обильно разливаться от Патриарха, как средоточия благодатного пастырства и учительства в Церкви.

Кто из вас не умилялся ныне сердцем, созерцая это божественное и всечестное торжество? Ныне смыкается златая цепь наших древних священных преданий. Ныне сбываются святыя чаяния веков и поколений и не вдовствует более это высокое патриаршее место. Сам Бог во время благопотребно воздвиг нам пастыря, о котором издавна молились вси любящие Сиона.

Примите же, дорогие братие, новопоставленного Патриарха, как отца, ниспосланного вам свыше, и окружите его самым глубоким и нелицемерным сыновним почтением и послушанием.

Положите его, как печать на сердце своем, и да будет крепка, как смерть, ваша любовь к первостоятелю Русской Церкви и *«крила ея, как крила огня»* (Песн. 8, 6). От этой святой любви

да «согреется в нем его сердце и в поучении его разгорится огнь» (Пс. 38, 4), опаляющий и очищающий сердца ваша. Станьте вокруг его все, православные русские люди, яко собор мног зело, и споспешествуйте ему в благоустроении Церкви, в созидании потрясенной и почти разрушенной нашей государственности. А он, как некогда первосвященник Ионафан, не престанет мужественно поборать за народ свой (1 Мак. 9, 44-46) и подобно иерею великому Иоакиму будет приносить за нас «всесожжение непрестанно и вопиять к Господу от всея силы, да посетит во благо весь дом наш» (Иудифь 4, 15).

И мы надеемся, что Бог умолен будет молитвами первосвятителя, возгреваемыми страдальческим подвигом его паствы, и «исцелит ны по двою дню, в третий день воскреснем и живи будем пред Ним» (Ос. 6, 3).

Аминь.

## Содержание № 6/2017

- Рождественское послание
   Высокопреосвящ. ИЛАРИОНА,
- Рождественское послание архиеп.
   Марка боголюбивой пастве германской епархии
- 3 Преп. Феодор Студит, Слово на Рождество Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа
- 5 Преп. Юстин Челийский, Толкование на первое послание Солунянам 3, 1-2
- 6 Марк, архиепископ Берлинский и Германский, О молитве (2016)
- 12 Из жизни епархии: август ноябрь
- 22 Архиеп. Марк, Гессенские принцессы в Российской истории
- 23 К открытию выставки
- 24 Послание Освященного Архиерейского Собора 02.12.2017
- 26 Архиеп. Кишиневский Анастасий (Грибановский), Слово при поставлении Патриарха Тихона (1917)

«Вестник» является официальным органом Германской Епархии Русской Православной Церкви Заграницей. Редакторы «Вестника» стараются по совести высказывать мысли, согласные с учением Святой Православной Церкви и нашей иерархии. Однако, при всем старании авторов, иногда могут допускаться ошибки. Ответственность за такие ошибки ложится исключительно на авторов статей и на редакторов «Вестника», но ни в коем случае не на Архиерейский Синод или Епархиальное управление, которые не ведут предварительной цензуры и не могут знать заранее, где и что будет напечатано. «Вестник» издается трудом и иждивением братства Преп. Иова в Мюнхене. Всех заинтересованных в его существовании и распространении мы просим жертвовать на наш счет с соответствующим указанием на переводе.

Счет монастыря:

Kto. 53031-801 BLZ: 700 100 80 (Postbank Munchen)

IBAN: DE29 7001 0080 0053 0318 01

BIC: PBNKDEFF

Адрес Редакции «VESTNIK»

Kloster des Hl. Hiob von Počaev

Hofbauernstr. 26,

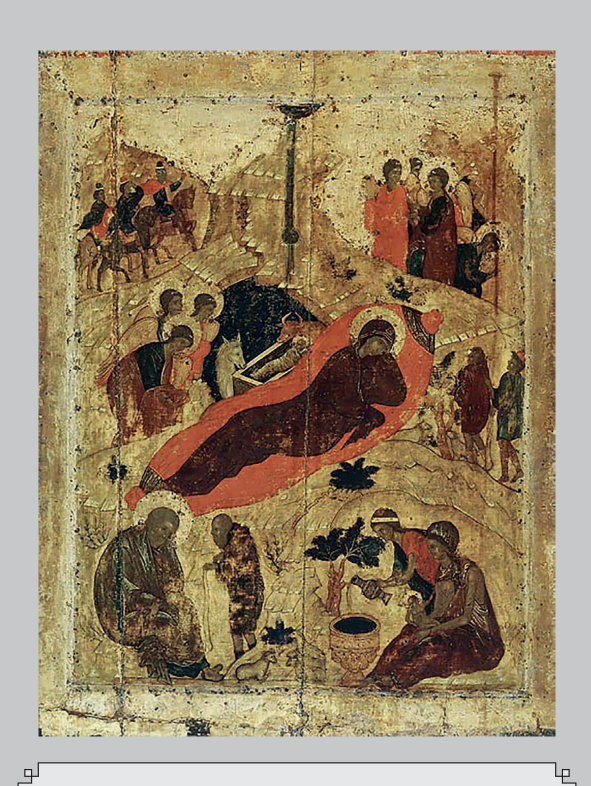
D-81247 München - Deutschland

Tel.: (089) 203 19 085

Fax: (089) 88 67 77

http://www.rocor.de

http://www.russianorthodoxchurch.ws (CIIIA)



С Рождеством Христовым!



