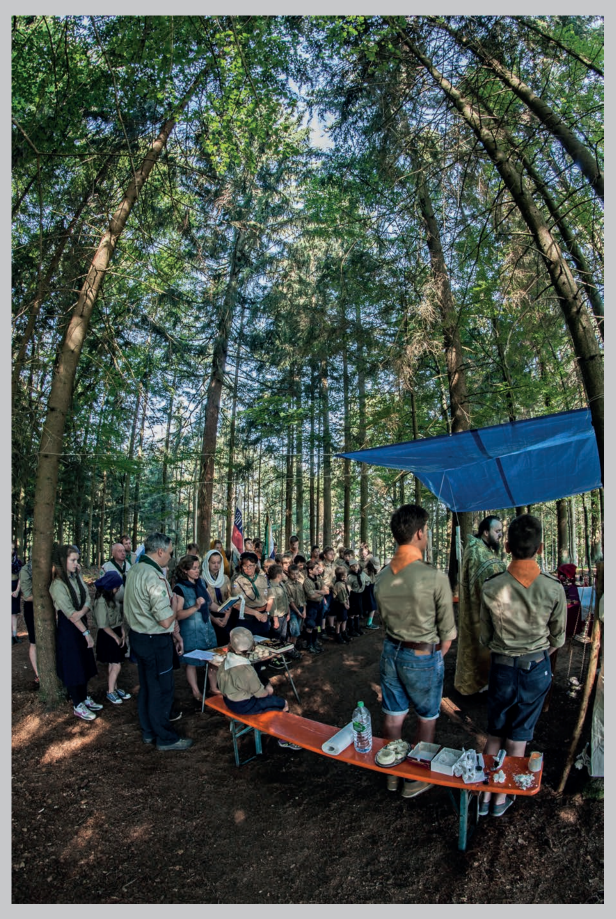




2015



7 июля 2015 г. – Литургия в скаутском лагере дружины "Смоленск".

# ПОСЛАНИЕ ПАТРИАРХА ТИХОНА ЧАДАМ ПРАВОСЛАВНОЙ РОССИЙСКОЙ ЦЕРКВИ

Дивно ясное слово Святейшего Патриарха Тихона в то время, когда на Руси бушевала гражданская война. Вникнем и просветимся духом. - Ред.

🔻 ожиею милостью Мы, смиренный Тихон, Патриарх Московский и всея России, всем верным чадам Святой Православной Российской Церкви. Господь не перестает являть милости Свои Православной Русской Церкви. Он дал Ей испытать Себя и проверить Свою преданность Христу и Его заветам не во дни только внешнего Ее благополучия, а и во дни гонений. День ото дня прилагаются Ей новые испытания. День ото дня все ярче сияет Ее венец. Многажды беспощадно опускается на Ее озаренный смирением лик бич от враждебной Христу руки, и клеветнические уста поносят Ее безумными хулами, а Она, по-апостольски - в тщету вменяет горечь Своих страданий, вводит в сонм небожителей новых мучеников и находит утеху для Себя в благословении Своего небесного Жениха: «Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить за Меня; Радуйтесь и веселитесь (Мф. 5, 11-12).

Чада Мои! Пусть слабостью кажется иным эта Святая незлобивость Церкви, эти призывы наши к терпеливому перенесению антихристианской вражды и злобы, это противопоставление испытаниям и обычной человеческой привязанности к благам земли и удобствам мирской жизни христианских идеалов; пусть «невместимо» и «жестоко» кажется омирщенному пониманию радость, черпающая себе источник в страданиях за Христа, но Мы умоляем вас, умоляем всех Наших православных чад не отходить от этой единственной спасительной настроенности христианина, не сходить с пути крестного, ниспосланного Нам Богом, на путь восхищения мирской силы или мщения. Не омрачайте подвига своего христианского возвращением к такому пониманию защиты благополучия, которое бы унизило Ее и принизило бы вас до уровня действий Ее хулителей. Убереги, Господи, нашу Православную Русь от такого ужаса.

Трудная, но и какая высокая задача для христианина сохранить в себе великое счастье незлобия и любви и тогда, когда ниспровергнут твой враг, и когда угнетенный страдалец призывает изречь свой суд над недавним своим угнетателем и гонителем. И Промысл Божий уже ставит перед некоторыми из чад Русской Православной Церкви это испытание. Зажигаются страсти, вспыхивают мятежи. Создаются новые и новые лагеря. Разрастается пожар, сведение счетов. Враждебные действия переходят в человеконенавистничество. Организованное взаимоистребление - в партизанство со всеми его ужасами. Вся Россия - поле сражения! Но это еще не все. Дальше еще ужас. Доносятся вести о еврейских погромах, избиении племени, без разбора возраста, вины, пола, убеждений. Озлобленный обстоятельствами жизни человек ищет виновников своих неудач и, чтобы сорвать на них свои обиды, горе и страдания, размахивается так, что под ударом его ослепленной жаждой мести руки падает масса невинных жертв. Он слил в своем сознании свои несчастья с злой для него деятельностью какой-либо партии и с некоторых перенес свою озлобленность на всех. И в массовой резне тонут жизни вовсе непричастных причинам, пролившим такое озлобление.

Православная Русь, да идет мимо тебя этот позор. Да не постигнет тебя это проклятье. Да не обагрится твоя рука в крови, вопиющей к Небу. Не дай врагу Христа, диаволу, увлечь тебя страстию отмщения и посрамить подвиг твоего исповедничества, посрамить цену твоих страданий от руки насильников и гонителей Христа. Помни: погромы – это торжество твоих врагов. Помни: погромы – это бесчестие для тебя, бесчестие для Святой Церкви! Для христианина идеал – Христос, не из-

влекавший меча в Свою защиту, утихомиривший сынов грома, на кресте молившийся за Своих врагов. Для христианина путеводный светоч - завет святого Апостола, много претерпевшего за своего Спасителя и смертью запечатлевшего преданность Ему: «Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу Божию. Ибо написано: 'Мне отмщение, и Аз воздам, говорит Господь' [ср. Втор. 32, 35 -Ред.]. Итак, если враг твой голоден, накорми его; если жаждет, напои его: ибо, делая сие, ты соберешь ему на голову горящие уголья» (Рим. 12, 19) [ср. Притч. 25, 21-22 – *Ped.*].

Мы не говорим уже о том, что пролитая кровь всегда взывает к новой крови. И отмщение - к новому возмездию. Строительство на вражде - строительство на вулкане. Взрыв - и снова царство смерти и разрушения. Наша боль - боль за светлость и счастье Нашей Святой Церкви, Наших чад. Наши опасения, что некоторых из них может прельстить этот новый, уже показывающий зияющую пасть зверь, исходящий из бездны клокочущего страстями сердца человечества. Одним порывом мщения навсегда запятнаешь себя, христианин, и вся светлая радость нынешнего твоего подвига - страдания за Христа померкнет, ибо где тогда дашь ты место Христу.

Мы содрогаемся, читая, как Ирод, ища погубить Отроча, погубил тысячи младенцев. Мы содрогаемся, что возможны такие явления, когда при военных действиях один лагерь защищает передние свои ряды заложниками из жен и детей противного лагеря. Мы содрогаемся варварству нашего времени, когда заложники берутся в обеспечение чужой жизни и неприкосновенности. Мы содрогаемся от ужаса и боли, когда после покушений на представителей нашего современного правительства в Петрограде и Москве как бы в дар любви им и в свидетельство преданности, и в искупление вины злоумышленников, воздвигались целые курганы из тел лиц совершенно непричастных к этим покушениям и безумные эти жертвоприношения приветствовались восторгом тех, кто должен был остановить подобные зверства. Мы содрогались, но ведь эти действия шли там, где не знают

или не признают Христа, где считают религию опиумом для народа, где христианские идеалы – вредный пережиток, где открыто и цинично возводится в насущную задачу истребление одного класса другим и междоусобная брань.

Нам ли, христианам, идти по этому пути. О, да не будет! Даже если бы сердца наши разрывались от горя и утеснений, наносимых нашим религиозным чувствам, нашей любви к родной земле, нашему временному благополучию, даже если бы чувство наше безошибочно подсказывало бы нам, кто и где наш обидчик. Нет, пусть лучше нам наносят кровоточащие раны, чем нам обратиться к мщению, тем более погромному, против наших врагов или тех, кто кажется нам источником наших бед. Следуйте за Христом! Не изменяйте Ему. Не поддавайтесь искушению. Не губите в крови отмщения и свою душу. Не будьте побеждены злом. Побеждайте зло добром (Рим. 12, 21).

Чадца мои! Все православные русские люди! Все христиане! Когда многие страдания, обиды и огорчения стали бы навевать вам жажду мщения, стали бы проталкивать в твои, Православная Русь, руки меч для кровавой расправы с теми, кого считала бы ты своим врагом, - отбрось далеко так, чтобы ни в минуты самых тяжких для тебя испытаний и пыток, ни в минуты твоего торжества, никогда – никогда рука твоя не потянулась бы к этому мечу, не умела бы и не хотела бы нести его.

О, тогда воистину подвиг твой за Христа в нынешние лукавые дни перейдет в наследие и научение грядущим поколениям, как лучший завет и благословение: что только на камени сем - врачевания зла добром - созиждется нерушимая слава и величие нашей Святой Православной Церкви в русской земле, и неуловимо даже для врагов будет Святое имя Ее и чистота подвига Ее чад и служителей. Тем, которые поступают по сему правилу, мир им и милость. «Благодать Господа нашего Иисуса Христа со духом вашим, братия. Аминь» (Гал. 6, 18).

8 (21) июля 1919 года

Сященноисповедник Архиепископ Лука (Войно-Ясенецкий, 1877-1961)

# СЛОВО В ДЕНЬ ПОКРОВА ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ

ного раз являлась Пресвятая Богородица отдельным великим святым, обычно в сопровождении одного или двух апостолов Христовых, а преподобному Серафиму Саровскому являлась и одна. Но никогда и никому не являлась Она в такой славе, как в Константинопольском Влахернском храме, в этот великий праздник, именуемый Ее Покровом.

В храме было множество народа, и в его числе стояли блаженный Андрей, Христа ради юродивый, с учеником своим Епифанием.

Совершалось всенощное бдение. Народ горячо молился об избавлении от нашествия варваров, которые уже подошли к самому Константинополю.

Около четырех часов утра блаженный Андрей внезапно увидел под сводами храма стоящую на облаках Пресвятую Богородицу, окруженную сонмом ангелов, апостолов, пророков, святителей и множеством великих святых.

Блаженный Андрей спросил Епифания: "Видишь ли ты Госпожу и Царицу Мира?", – "Вижу, отец мой духовный, и ужасаюсь", – ответил Епифаний.

На глазах их обоих Пресвятая Богородица сошла вниз, вошла в алтарь и долго молилась Богу, стоя на коленях пред престолом. Потом встала, вышла на амвон и, сняв с себя сиявшее небесным светом и блиставшее молниями большое покрывало, распростерла его над всем молящимся народом.

На этом внезапно окончилось чудесное видение Андрея и Епифания.

Утром всем стало известно, что на рассвете варвары сняли осаду Константинополя и ушли.

Думаю, что всем вам понятно, как велика разница между этим преславным и чудным явлением Покрова Пресвятой Богородицы и Ее многочисленными явлениями отдельным великим святым с одним-двумя апостолами, или даже в одиночестве.

Хочу углубить Ваше внимание и остановить его на тех весьма важных чертах, которыми отличается Ее чудесное явление во Влахернском храме в великий день Ее Покрова.

Велика, конечно, разница между тем, во что веруем только понаслышке или по письменным сообщениям и тем, что видят глаза человеческие.

Правда, и во Влахернском храме чудесное видение Покрова Пресвятой Богородицы видели не все молящиеся, а только Андрей, Христа ради юродивый, и ученик его Епифаний, но свидетельство блаженного Христа ради юродивого, исполнившего в великой мере первую заповедь блаженства о нищете духовной, вполне убедительно для нас, ибо такой великий святой, конечно, не мог солгать или выдумать небылицу, и его глазам мы можем верить, как своим собственным.

Никто да не усомнится в том, что видели человеческими глазами блаженный Андрей и ученик его Епифаний.

Никогда больше не являлась Пресвятая Богородица в такой великой славе, со множеством ангелов, апостолов, пророков и святых. Такая огромная и преславная свита, какую видели Андрей и Епифаний, могла сопровождать только воистину Святейшую Всех Святых, и огромно для нас значение этого Божьего свидетельства о Ней.

Сердцами своими мы верим, что Пресвятая Богородица всегда молится о роде христианском и предстательствует о нем пред Своим Божественным Сыном, но своими человеческими глазами убедились в этом блаженный Андрей и Епифаний, когда сошла она из-под сводов храма в алтарь и долго молилась, стоя на коленях.

Вспомним, что апостол Павел называет

диавола князем, господствующим в воздухе, и тогда с великой благодарностью Ей и Божественному Сыну Ее, поймем значение блиставшего Божественным светом Ее Покрова, распростертого над головами молящихся, которым Она защищала их от низко носившегося в воздухе князя тьмы и темных ангелов его, которых поражала Она молниями своих молитв, сверкавших из Ее Покрова.

Видите ли, люди Божии, как велико и свято для нас значение праздника Покрова

Пресвятой Богородицы, как укрепляет видение блаженных Андрея и Епифания нашу веру в Нее как Заступницу Усердную мира нашего.

Будем же любить Ее всем сердцем, как любят маленькие дети свою мать, и воздадим великую славу и честь Ее Божественному Сыну по плоти человеческой, Господу и Богу нашему Иисусу Христу, с Его Предвечным и Безначальным Отцом и Пресвятым Духом. Аминь.

Священномученик Фаддей (Успенский), архиепископ Тверской (1872-1937)

## СЛОВО В ДЕНЬ СВЯТОГО АПОСТОЛА ИОАННА БОГОСЛОВА

разднуем мы сегодня во славу великого апостола Иоанна Богослова, так часто называемого в Евангелии «учеником, которого любил Иисус». Если за пламенную к Себе любовь любил его Иисус, то он имеет особен-**L** ное дерзновение пред Ним, потому что любовь дает дерзновение пред любимым, как сам апостол говорит, что «в любви нет страха, но совершенная любовь вон изгоняет страх... Любовь до того совершенства достигает в нас, что мы имеем дерзновение в день суда» (1 Ин. 4, 12-18).

Иоанн – это тот апостол, который силою любви своей спас и юношу, сделавшегося атаманом разбойников. А если, еще живя на земле, он любовью своею избавлял людей от явной погибели и приводил ко Христу, то тем большее дерзновение и спасительную силу имеет любовь апостола по его смерти. И обычная молитва христианина, исполненная любви к согрешающему брату, имеет великую силу: «Если, - говорит святой апостол в послании, - кто видит брата своего согрешающего грехом не к смерти, то пусть молится, и Бог даст ему жизнь» (1 Ин. 5, 16); какую же силу имеет молитва самого Христом возлюбленного

апостола? Недаром святая Церковь внушает нам взывать к нему: «Апостоле Христу Богу возлюбленне, ускори избавити люди безответны, приемлет тя припадающа, Иже падша на перси приемый». Недаром святая Церковь призывает нас «ублажать Иоанна приснопамятного, от земли преселяющагося и земли не отступающаго» духом своей любви, молитвою и сильною помощью. Там, где веет дух любви, легко и свободно дышится. Поэтому подойдем и мы безбоязненно к святому апостолу, хотя при грехах наших, которыми мы так оскорбляем Бога, приблизиться нам к нему страшно, войти в общение с сонмом святых, на которых мы так не похожи, мы едва ли способны.

Чему же учит нас своими словами и делами жизни святой апостол, стяжавший такое дерзновение любви у Христа Бога? Не тому ли всего более, как и нам найти Бога, войти с Ним в блаженное общение и в этом общении обрести все, чего напрасно искала на земле душа, блуждая по путям, далеким от Бога, и не находила? Как только явился на земле с проповедью о Христе великий Пророк и Предтеча Господень, святой апостол Иоанн тотчас последовал за ним, сделался его учеником, чтобы узнать о грядущем в мир Христе Боге. А когда святой Предтеча рукою указал на Христа, то Иоанн тотчас же последовал за Ним и ходил неотступно всю жизнь.

Что же помогло святому Иоанну так скоро найти Бога и следовать за Ним всю жизнь неотступно? Любовь к Богу и чистота сердца. Любовь к Богу уже от природы есть у каждого человека: ведь как растение тянется к свету солнца, так точно душа человека любовью влечется к солнцу духовному, к Богу, от Которого получила она не только бытие свое, но и образ. Подобное влечется к подобному.

Посмотрите на испарения или на капли воды, - как стремятся они соединиться в тучи или в ручьи, озера, пока не сольются в одном океане. Не так ли и души человеческие стремятся слиться с океаном любви Божественной? Но как капли воды тем скорее соединяются в ручьи и добегают до океана, чем меньше встречается препятствий на пути, чем путь наклоннее, - так точно и души человеческие соединяются с океаном Божественного бытия и любви тем скорее, чем больше в них самих наклонности к тому, чем менее страстей, стоящих на пути к Богу как непреодолимых часто преград. У святого апостола Иоанна и было такое сильное влечение к Богу, наклонность к общению со Христом, так влеклась душа апостола любовью ко Христу, когда Он явился, так свободна была от всякой страсти, мешающей придти ко Христу, так сердце его было чисто, - ибо истинная любовь чиста, - и он первый исполнил то, чему учил чад святой Церкви: «Не любите міра, ни того, что в міре: кто любит мір, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в міре: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от міра сего» (1 Ин. 2, 15-16).

Только чистое сердце способно познать Бога и скоро найти Его, как и Сам Господь говорил, что *«блажени чистіи сердцемъ, яко тіи Бога узрятъ»*. Чистое сердце в себе

отображает Бога, как чистый глаз или чистое зеркало, и не может не видеть Бога. А в человеке падшем это зеркало - запятнанное, разбитое. Вот почему у тех, у кого сердце не чисто, затуманено, загрязнено страстями житейскими, оно не видит или почти не видит Бога. Как часто такие ищут Бога всю жизнь, вооружившись наукою, и не могут найти, так что сбывается на них слово псалмопевца: «Рече безуменъ в сердце своемъ: нъсть Богъ!» (Пс. 13, 1) Страсти затуманивают очи сердца, мешают и познать Бога. Ведь так часто леность, страсть к наслаждениям и другие страсти мешают человеку увлечься и земною мудростью, как часто ученый теряет беспристрастие в своих научных исследованиях, когда он отдается какой-либо страсти. Не тем ли более это нужно сказать о познании Бога? Только чистое сердце может познать Бога.

Как часто люди, увлеченные страстями, совсем не хотят и знать Бога: «Зачем это?» – говорят они. Они, которые считают лучшим изучить самые нелепые мифы и легенды человеческие, так часто считают излишним изучить Христово Евангелие, писания богодухновенных апостолов и пророков. Не хотят знать они, что было с Церковью Божией в века прежние, что будет в грядущие века. Они подобны тем пловцам, которые, видя течь в своем судне, мало обращают внимания на то, потому что еще под ногами своими собственными не видят воды. Они, вкушая плоды с дерева, не хотят знать, где и как оно растет.

Напротив, любящему Бога от чистого сердца дано знание от Него (1 Кор. 8, 3), он знает Бога нередко подобно или более ученого богослова. Ведь знание Бога всаждено в природу человека, как инстинкт. Посмотрите на животное или насекомое, которое от природы, не учившись, с первых дней жизни проявляет столько непогрешительного знания и мудрости, как хотя бы пчела, строя соты, добывая мед. Так точно чистое сердце в себе самом носит знание Бога, и только прислушаться к голосу совести, к не извращенным страстями природным

влечениям собственной души – и знание Бога открывается человеку. Потому-то говорил Господь: «Славлю Тебя, Отче, Господи неба и земли, что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл то младенцам» (Мф. 11, 25).

А любовь помогает умножить знание: ведь она делает таким внимательным к любимому человеку, помогает заметить мельчайшие подробности его жизни, малейшие особенности его характера, сродняет с самым духом любимого человека. Не так ли и любовь к Богу помогает узнать Его более, чем долгое изучение богословия? Она сродняет с Богом, и тогда подобным легко познается подобное. Поэтому-то чистому сердцем и исполненному любви апостолу дано сделаться и «Богословом», извлечь «премудрости глубину» из персей Иисусовых вместе с блаженством любви, которою он пламенел ко Христу. В его уче-

нии о Боге Слове – начало того богословия, которое раскрыто на Вселенских Соборах ученейшими пастырями и учителями Церкви, которые говорили о Троице, Ее существе и Ипостасях, о двух естествах во Христе, соединенных неслитно, неизменно, нераздельно, неразлучно и прочее.

Будем и мы стараться возлюбить Христа от чистого сердца. К Нему влечется душа наша, ибо она «по природе христианка» (Тертуллиан), и только когда искажается страстями, старается удалиться от Него. Любовь сделает человека и разумным, исполненным знания, которое глубже всякого научного и философского. Она исполнит душу сладостного блаженства, которого нельзя найти нигде на земле, ибо оно неоскудно почерпаться может лишь из неиссякаемого океана любви Божественной, Христовой. Аминь

Святитель Иоанн Шанхайский и Сан-Францисский

# ПОХВАЛЬНОЕ СЛОВО СВ. РАВНОАПОСТОЛЬНОМУ КНЯЗЮ ВЛАДИМИРУ

Русская Православная Церковь отмечает 1000-летие со дня преставления св. князя Владимира – крестителя Руси. Вот что говорил по поводу празднования Крещения Руси - Святитель Иоанн Шанхайский и СанФранцисский:

валит похвальными гласы римская страна Петра и Павла, ими же вероваша в Иисуса Христа сына Божия; Асия, Ефес, Патм – Иоанна Богослова; Индия – Фому; Египет – Марка; вся страны и грады и людие чтут и славят коегождо их учителя, иже научиша Православной вере. Похвалим же и мы, по силе нашей, малыми похвалами – великая и дивная сотворшаго нашего учителя и наставника, великого кагана (князя) нашей земли Владимира, внука старого Игоря», – так говорил святой Ила-

рион, митрополит Киевский, в середине XI века, когда прошло немного более полувека от Крещения Руси.

Уже тогда святой муж своим проницательным взором видел величие дела святого Владимира и призывал Русь достойно прославить его. Какими же словами и красками сможем выразить то, что сделал святой Владимир, крестив Русь, мы – дождавшиеся 950-летия сего светлого события? Вспомним, чем была Русь до Владимира и чем сделалась она после своего крещения святым Владимиром.

Вот Русь времен «старого Игоря» или отца Владимира, Святослава. Каждое племя жило обособленной жизнью. Отдельные роды часто враждовали между собою, мстили друг другу и нередко занимались взаимным самоистреблением, соблюдая законы кровавой мести.

Русские князья до Владимира были больше вождями-завоевателями, чем отцами и благодетелями своего народа. Походы и добыча их привлекали больше, чем забота об их подданных. Многие племена были еще на весьма низкой степени нравственного и культурного развития; среди некоторых из них обычным было даже «умыкание», т.е. похищение девушек, чтобы делать их своими женами.

Ошибочно было бы думать, что славяне обладали лишь одними отрицательными чертами и представляли исключительно полудикую массу. Нет, напротив, было в их природе много хорошего. Они были гостеприимны, отважны и честны. Жены были верными спутницами своих мужей, часто оставаясь верными и умершим. Славяне чтили старших и слушались их в делах частных и общественных. Но наряду с тем проявлялись у них вероломство, жестокость, лукавство. Временами, в особенности во время войн, они становились страшными для всех окружающих. Мирный славянин делался диким зверем. Горе тем, на кого устремлялась его ярость, не щадила она никого! Трепетала перед северными соседями Византия, а сами они нередко боялись друг друга.

Так на распутье между добром и злом стоял славянский мир, то проявляя прекрасные свойства созданного по образу Божию человека, то показывая грозные признаки зверя в человеческом образе.

Какие могли быть высшие идеалы среди славян? К чему могли направиться их чувства и мысли? Чем они могли вдохновляться и к кому устремлять свои взоры?

Боги, в которых они веровали, обладали всеми свойствами своих почитателей, были воплощением их хороших и дурных качеств. Славяне служили измышленным ими богам, утверждая тем самым в себе свои недостатки, оправданием которых для них были свойства их богов. Служа грозному Перуну, славяне вели жестокие войны, истребляя своих соседей. Трудно

сказать, во что бы превратилась Восточная Европа, если бы святые Кирилл и Мефодий не пролили свет Христов на славянство и не положили основание просвещению славянских народов.

Святые Кирилл и Мефодий со своими учениками просветили христианским учением часть славян. Влияние христианства немедленно сказалось на них и ввело их в семью христианских народов. В короткое время принявшие христианство страны преобразились. Но главная масса славянства, славяне восточные, продолжала жить по-прежнему. Можно было временами опасаться, что их воинственные князья, вроде Святослава, уничтожат даже молодые всходы, возросшие на орошенной христианством ниве своих братьев.

Тьма, нависшая над восточными славянскими племенами, была так глубока и беспросветна, что ее не смогла разогнать воссиявшая на княжеском престоле, как утренняя звезда на небосклоне, первая русская христианская княгиня Ольга. Нужно было взойти самому Красному Солнышку, и таковым явился для Руси внук Ольги – Великий князь Владимир.

Восприявший первые начатки веры Христовой от своей бабки, но заглушивший их разгулом страстей в юности, Владимир, потрясенный до глубины души мученической смертью бояр-варягов Феодора и Иоанна, решает изменить свой образ жизни. После тщательного обследования вопроса о вере - жизнь Владимира была тесно связана с его убеждениями – Владимир делает выбор. Будучи целостным и прямолинейным по природе, он не останавливается на полдороге и принимает то, что было наилучшим. Он просвещается светом Православия и, крестившись, делается ревностным исполнителем Христовых заповедей. Своим примером и призывами он увлекает за собой своих подданных. Разительна перемена во Владимире, ставшем из сладострастного и безудержного в своих страстях юноши святым мужем.

Но не менее разительная перемена произошла и с крестившейся Русью. Крещение Киева, а с ним и остальной Руси, открывает новую жизнь для восточных славян и делается исходным пунктом их славной истории.

Разъединенные славянские племена, составлявшие державу Владимира, с принятием христианства почувствовали свое единство. Сознание единства особенно усиливалось тем, что в церковном отношении вся Русь в течение нескольких столетий составляла одну митрополию, несмотря на последовавшее разделение Руси на уделы.

Церковь оказывала величайшее влияние на объединение Руси в одно государство. Не только славянские, но и другие племена, жившие в Восточной Европе, с распространением среди них Православия, сливались воедино с русским народом. Умиротворяюще воздействуя во время междоусобий, Церковь в то же время внушала сознание, что русский народ есть един и посему должен составлять во всем одно целое. Под сенью святой Православной Церкви сложилась Русь, укрепилась и выросла в великое государство, занимавшее одну шестую часть вселенной.

Русский народ, не по принуждению, а добровольно принявший христианство, стремился с первых же годов после крещевоплотить Евангельское учение ния в свою жизнь. Крещение переродило и внутренне изменило прежде грубых сердцем людей. Сохранив свои старые добрые качества, они освобождаются от имевшихся вместе с ними дурных свойств. Борьба между добром и злом произошла не только в душе Владимира, а во всем народе в целом, и произошел перелом в сторону добра. Русский народ после крещения был уже не тем, чем был до крещения. Он был поистине новый народ, «новые люди».

Это не значит, что сразу все сделались совершенными, что зло исчезло из души каждого и его не было больше на Руси. Нет, оно было, продолжало борьбу с добром

в каждом человеке. Но движущей силой русского народа было Православие, которое охватило все стороны жизни личной, общественной и государственной. Духом Евангельским проникалась жизнь семейная, общественная; воззрения складывались под влиянием церковных правил, а законы государственные согласовывались с канонами. Общее направление жизни русского народа было исканием правды Божией.

Стремлением осуществить правду Божию было проникнуто и законодательство, и осуществление правосудия и государственных мероприятий. Тем же стремлением к служению Богу отличается и умственная и духовная жизнь русского народа. Почти все стороны культурной жизни его получают свое начало от жизни церковной и развиваются под влиянием Церкви.

Русская книжность и русское искусство начались в монастырях и настолько были проникнуты христианским духом, что от влияния его не могли освободиться даже те писатели позднейших времен, которые ставили себе в задачу борьбу с церковным учением. Сами верховные правители Руси, Великие князья и Цари Всероссийские, осознавали свою ответственность пред Царем Царствующих и на себя смотрели как на слуг Божиих; таковыми же они были и в очах их подданных. Посему русские цари были не царями «по воле народной», а царями «Божией милостью».

Конечно, далеко не все на Руси совпадало с тем общим направлением. Много зла совершилось в ней за истекшие века. Если «несть человек, иже жив будет и не согрешит», то тем более не может не быть грехов и зла в истории и жизни народа. Однако, как для характеристики человека важно, какие качества в нем наиболее ярки и побеждают остальные, так и для характеристики народа нужно определить то, что составляет главное содержание его духовной жизни. Для Руси и русского народа, несмотря на все бывшие отдельные уклонения и даже падения, главным было служение правде и стояние в истине. Когда вспоминаем древнюю Грецию, приходят нам на память слова апостола Павла о древних греках: «эллины премудрости ищут»; хотя, конечно, и среди них было много не искавших премудрости. С мыслью о Спарте связано представление о физическом развитии. Финикия связала свое имя с торговлей. Рим хвалился гражданскими доблестями. Русский же народ приобрел имя народа-богоносца и земля Русская - имя Святой Руси.

Свята Русь по множеству угодников, воссиявших в земле Русской. Начиная с сыновей святого Владимира, благоверных князей Бориса и Глеба, первых прославившихся чудесами на Руси, и от самого крестителя Руси святого Владимира со своей бабкой Ольгой, бесчисленный сонм святых жил и прославлялся святостью и чудесами в земле Русской. Те святые угодники были «плод красный» православной Руси, плоть от плоти и кость от кости народа русского. Они не были чужды ему своими верованиями и образом жизни, нет, они были наиболее ярким выражением устремлений всего народа.

От Крещения Руси и до наших дней не было, кажется, ни одного часа, чтобы в земле Русской не жил где-либо святой, после кончины сделавшийся небесным предстателем за землю Русскую. Все области России, от Прикарпатской Руси (преподобные Моисей Угрин и Ефрем Новоторжский) до принадлежавшей недолгое время России Аляски (преподобный Герман) имели своих подвижников. Всякая страна в России, почти каждый значительный город имели свои святыни. Духовными же центрами ее были монастыри, влиявшие и на веси, и на грады. Всякое место, всякое наречие освятились служением Богу. История России, полная дивных доказательств промышления Божиего о ней, есть история Божиего строительства, новая священная история. Воздействие на исторические события России ее святых мужей настолько велико, что нельзя отделить историю Русской Державы от истории Церкви. Церковностью были нанесены уклад и быт русского народа. Даже внешняя политика России во многом была выражением ее духовного облика.

Так было некогда... Но где ты теперь, Святая Русь? Или нет тебя больше? Пал престол святого Владимира, поруганы святыни, разрушаются храмы. Сделался ли народ-богоносец зверем или красный дракон пожрал Русь Святую? Как место подвигов духовных сделалось местом гнусных преступлений и там, где спасались святые, ныне властвуют разбойники? Неужели нет и не будет больше Святой Руси или, быть может, даже и не было, а она лишь носила покров святости, ныне навсегда спадший?

Нет! Не самообман и призрак, а истинная действительность есть Святая Русь! На небе не перестает возноситься фимиам молитв святых, в земле Русской просиявших и ныне за нее молящихся пред престолом Божиим. Но не только на небе, а и здесь, на грешной земле продолжает быть Святая Русь. Власть богоборцев лишь поработила, но не уничтожила ее. Совет нечестивых, овладевший русским народом, чужд ему, ибо не имеет ничего общего с сущностью России. Чуждая власть накинула на нее свое ярмо, но остается ее врагом. «От нас изыдоша, но не беша от нас» (1 Ин. 2, 19) - можно сказать про таковых. Они отпали от русского народа, сделались угнетателями Руси. Отвергнув Бога, они отреклись богоподобия и превзошли диких зверей свирепостью и жестокостью.

А Русь остается святой. Не умалился лик апостольский, когда отпал от них Иуда, не помрачилась светлость Ангельского чина, когда из него испал сатана с послушавшими его ангелами. Как из среды ангелов должно было появиться диаволу, но с падением Денницы и его приверженцев еще сильнее воспламенились любовью к Богу остальные ангелы и еще ярче засветились на небе, так появились и безбожники

из среды русского народа, но отпадение их еще больше явило святость Руси и прославило ее на небесах и по всей поднебесной.

Бесчисленный сонм новых мучеников засвидетельствовал свою верность Христу. Русский народ целиком, с несказанным терпением переносящий страдания, равных которым не испытывал еще ни один народ в мире, дал неисчислимое множество подтверждений стойкости в вере. Несмотря на жесточайшие преследования, Церковь остается непобежденной. Хоть и разрушено множество храмов, так что в целом ряде городов, прежде красовавшихся величественными храмами, ныне не осталось ни одного из них, но тайно собираются верующие и молятся Господу Богу. Воскресли для России времена катакомб, которых она раньше не знала, ибо прежде никогда не испытывала гонения веры.

В великом лике прославленных на Руси угодников Божиих много было и святителей, и преподобных, и праведных, и юродивых. Но мучеников на Русской земле было лишь несколько за все прежнее время. «Пресветлое мученическое воинство», кровь которого явилась семенем христианства по всей вселенной, прославляемое почти ежедневно земной Церковью, почти не существовало в небесной русской Церкви. Настало время восполнить его ряды. К небольшому числу мучеников и страстотерпцев, пострадавших в прошлых веках, присоединилось ныне несметное число новых страстотерпцев и мучеников. Среди них и венценосный Царь, потомок и преемник крестителя Руси, со всем своим семейством, и тезоименитый крестителю Руси Первоиерарх ее купели, и иерархи, и князья, бояре, воины, иереи, монахи, ученые и некнижные, горожане и селяне, знатные и простолюдины. Всякий возраст, всякое сословие, всякий край Руси дали новых страстотерпцев. Вся Русь залилась мученической кровью, она вся освятилась ею.

О дивное и славное воинство новых страдальцев! Кто сможет достойно прославить вас! Воистину «блаженна земля, напитавшаяся кровьми вашими, и свята селения, приимшая телеса ваша». Блаженна ты, земля Русская, очищаемая огнем страдания! Прошла ты воду крещения, проходишь ты ныне через огонь страдания, внидешь и ты в покой. Некогда с благоговением собирали христиане и песок в Колизее, напоенный мученической кровью. Места страданий и кончины мучеников делались священными и особо чтимыми. А ныне вся Русь есть поприще страстотерпцев. Земля ее освятилась их кровью, а воздух ее - восходом душ их на небо. Ей, священна ты, Русь! Прав был древний писатель, сказавший, что ты – Третий Рим, и четвертому не быти. Ты превзошла древний Рим множеством подвигов мучеников, ты превзошла и крестивший тебя Рим своим стоянием в Православии, и ты останешься непревзойденной до кончины мира. Лишь освященная страданиями и земной жизнью Богочеловека земля святей тебя в очах православных.

Отряхните сон уныния и лености, сыны России! Воззрите на славу ее страданий и очиститесь, омойтесь от грехов ваших! Укрепитесь в вере православной, чтобы быть достойными обитать в жилище Господнем и вселиться во святую гору Его. Воспряни, воспряни, восстань Русь, ты, которая из руки Господней выпила чашу ярости Его! Когда окончатся страдания твоя, правда твоя пойдет с тобой и слава Господня будет сопровождать тебя. Придут народы к свету твоему, и цари к восходящему над тобой сиянию. Тогда возведи окрест очи твои и виждь: се бо приидут к тебе от запад и севера и моря и востока чада твоя, в тебе благословящая Христа во веки.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Последний абзац весь соткан из слов и выражений псалмов и пророков, а последняя фраза взята из канона Пасхи. – Ред.

Иерей Димитрий Свистов

# СПОР МЕЖДУ «ИОСИФЛЯНАМИ» И «НЕСТЯЖАТЕЛЯМИ» ТРАГЕДИЯ РУССКОГО МОНАШЕСТВА (ПРОДОЛЖЕНИЕ ИЗ № 3/2015)

знакомившись с биографиями преподобных Иосифа и Нила, основоположников двух течений в русском монашестве, мы можем кратко рассмотреть перипетии их борьбы на Церковном соборе 1503 года.

Как писал В.О.Ключевский, «монастырское землевладение было вдвойне неосторожной жертвой, принесенной набожным обществом недостаточно ясно понятой идее иночества: оно мешало нравственному благоустроению самих монастырей и в то же время нарушало равновесие экономических сил государства». Равновесие, о котором упоминает Ключевский, было нарушено к середине XVI века: к этому времени монастыри владели уже примерно третьей частью российских земель. Святые авторитеты Церкви – митр. Киприан, преп. Кирилл Белозерский и, конечно, преп. Сергий - еще в XIV веке не одобряли это явление<sup>1</sup>, хотя и не были столь ригористичны, как преп. Нил.

Преп. Нил Сорский и другие белозерские пустынники, которых боярская землевладельческая партия вынудила прервать уединенное молитвенное делание, на Церковном соборе говорили о подлинном назначении иночества и просили великого князя, чтобы «у монастырей селие было, а жили бы чернецы по пустыням, а кормили бы ся рукоделием». Преп. Ио-

сиф, который к моменту приезда преп. Нила уже успел покинуть Собор - был срочно вызван обратно. Отстаивая противоположную точку зрения, преп. Иосиф приводил, в частности, следующий аргумент: «Если у монастырей сел не будет, то как честному и благородному человеку постричься, а если не будет доброродных старцев, откуда взять [людей] на митрополию, в архиепископы, епископы и на прочие честные власти? А если не будет честных и благородных старцев, то и вера поколеблется». Путеводной звездой преп. Иосифа остается симфония - идеальное сотрудничество Церкви с государством. Поэтому Иосиф не хочет мириться с Церковью раскультуренной, одичавшей, малограмотной, невежественной в государственном деле; с Церковью, которая была бы не в состоянии помогать христианскому государству - в этом сильная сторона его аргументации.

Слабая ее сторона состоит в том, что о Церкви он при этом мыслит почти как о некоем государственном институте, игнорируя ее иную по сравнению с государством природу. Поэтому преп. Иосиф склонен выставлять монастырское землевладение гарантом духовной культуры, а заодно - крепости и непоколебимости православной веры: суждение, отмстившее за себя всем последующим течением русской церковной истории. Быть может, здесь сказывается дефицит христианского просвещения Руси, победно оторвавшейся от своей кормилицы - Византии и замкнувшейся в национальном самосознании, убаюканном идеологемой "Москвы - Третьего Рима". Как бы то ни было, налицо результат, определивший дальнейшие ПУТИ внешнего церковного строительства, спаянного с государственным: Хотя собор и проходил под предсе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Один игумен спрашивал митр. Киприана, что ему делать с селом, которое князь дал в его монастырь. "Святые отцы, отвечал митрополит, не предали инокам владеть людьми и селами; когда чернецы будут владеть селами и обяжутся мирскими попечениями, чем они будут отличаться от мирян?"» Однако святитель все же допустил компромисс: он предложил «село принять, но заведовать им не монаху, а мирянину», который привозил бы в монастырь все необходимое. (В.О. Ключевский).

дательством митрополита-нестяжателя Симона, точка зрения преп. Иосифа восторжествовала.

Окончательному разгрому «нестяжатели» подверглись в середине XVI века. Не желая вершить духовный суд, они еще в начале столетия давали приют гонимым еретикам - разумеется, нестяжателями двигало не сочувствие ересям, а нежелание участвовать в пролитии крови. Тем временем маятник государственной машины качнулся: на смену бездействию и попустительству времен Ивана Третьего пришли новые, грозные порядки. Теперь под ересью могло пониматься всякое вольномыслие, критическое направление ума - в котором некогда обвиняли и преподобного Нила. В 1550-х годах в Москве были приговорены к заточению двое настоящих еретиков, Матфей Башкин и Феодосий Косой, - и вместе с ними много невинных заволжцев, следовавших путям преп. Нила Сорского. Розыск, который велся по северным скитам, вынудил многих старцев уйти в вологодскую и поморскую глушь: старые очаги пустынножительства были заброшены.

Нужно сказать несколько слов и о том, как продолжалась полемика против иосифлян после Собора 1503 года. Самыми видными полемистами-нестяжателями XVI века были князь-инок Вассиан Косой и преподобный Максим Грек. Сочинения Вассиана - обличительные памфлеты, в которых кроме ревности пустынника-нестяжателя чувствуется и раздражённое отношение родовитого боярина к тем, кто губил боярское землевладение. Сочинения преп. Максима свободны от полемических излишеств, хотя и не обходятся без колких замечаний. В одном из трактатов, написанных в диалогической форме, преподобный Максим берет довод волоцкого игумена: «в общежитии все принадлежит монастырю и ничего отдельным монахам», - и находит следующую аналогию: мол, точно так же некто, вступивший в шайку разбойников, награбивший

много богатств и затем пойманный, оправдывался бы тем, что все осталось у других, а он ничего себе не взял. Качества истинного монаха никак не могут совмещаться с привычками любостяжательности – таков лейтмотив аргументации преп. Максима Грека.

Точку зрения, в наибольшей степени контрастирующую с суждениями преп. Нила, выразил иерарх, живший спустя более чем два с половиной века, митр. Арсений (Мациевич). Однако в столь крайних выводах иосифлянская доктрина доводится уже прямо до абсурда. В конце XVIII века русское государство, облекшись в имперские одежды, решилось на радикальную секуляризацию и присвоение церковных земель. Екатерина Вторая, закрыв половину монастырей на Руси, оставила далеко позади даже Петра, взявшись за дело всерьез, как подобало настоящей почитательнице Вольтера. Встретив такой же решительный протест со стороны ростовского митрополита, которого она в письмах характеризовала как «властолюбивого и бешеного», «просвещенная» государыня руками послушного ей Синода лишила митрополита Арсения кафедры, сана и монашества, а затем переименовала в «Андрея Враля» и заточила в сыром ревельском каземате, где тот и провел остаток жизни в крайних лишениях. Но, быть может, наибольший трагизм ситуации заключался в том, что именно противопоставлял Екатерине святитель Арсений, в наше время уже прославленный за приобретенную в своем терпеливом перенесении страданий святость. В своем противостоянии он тогда не только предавал анафеме похитителей церковного имущества, но и называл само это имущество «воплощением дела Христова на земле» (sic!).

Спор иосифлян с нестяжателеми уже не один век привлекает внимание исторической науки. Но если для церковных историков факт канонизации глав обеих сторон смягчает отношение к основопо-

ложникам обоих направлений, то начиная уже с XVIII века либеральная идеологическая ангажированность некоторых светских историков располагала их к тому, чтобы порицать взгляды преп. Иосифа, представляя міроотрешенную позицию преп. Нила в качестве единственно верного христианского норматива. Здесь, как мне кажется, нельзя не согласиться со взвешенным взглядом прот. Георгия Флоровского, который пишет о том, что в споре иосифлян с нестяжателями столкнулись «две правды».

И всё же правда преп. Иосифа, правда социального служения - по словам прот. Г. Флоровского - из-за «перенапряжения внимания» к социальным нуждам тогдашней Руси таила в себе смертельную духовную опасность обмірщения монастырской жизни: Церковь, это - Царство Христово. Она явлена в падшем міре для спасения этого міра. А здесь Церковь, и в первую очередь самые ее самоотверженные члены, монашествующие, призывались к настолько тесному взаимодействию с міром, что в своей ангажированности утрачивалась самая великая драгоценность: иноприродность міру. Церковь перерождалась в царство «от міра сего». В сущности, здесь не было и нет ничего нового. Соблазн обмірщения всегда присутствовал и присутствует в христианской истории. Меняются лишь внешние формы этого соблазна. Что же касается данной эпохи XVI века, то в это время для того, чтобы монашеский идеал социального служения не выродился, не потерял свою «евангельскую соль» и иноприродность, он нуждался в противовесе, в охранении со стороны другой, с духовной стороны монашеского идеала. Можно только гадать, как развивалась бы наша церковная жизнь, не случись в XVI веке того трагического конфликта. Очевидно одно: лучшие русские монастыри, как древние (Кирилло-Белозерский), так и появившиеся в последних двух веках (Оптина пустынь, Марфо-Мариинская обитель в Москве), умели совмещать углубленную молитвенную жизнь с благотворительностью, социальной активностью – служение евангельской Марфы с созерцанием евангельской Марии.

Трагедия описанного исторического эпизода состоит в том, что два течения русского монашества, которые могли, или лучше сказать: были призваны взаимно обогащать и поддерживать друг друга, вместо того вступили в острый конфликт между собой. В результате этого конфликта одно течение начало приходить в упадок... а другое, вроде бы победившее стало вырождаться. К концу XVI века «нестяжательство» исчезнет у нас почти полностью, а «иосифлянство» превратиться в собственную противоположность. Спустя несколько поколений ученики преп. Иосифа сделаются просто «стяжателями», перестав при этом быть «иосифлянами».

Для иллюстрации такого жесткого и печального вывода обратимся к непривычному критерию - а именно статистическому. Каким странным ни покажется приложение такого критерия к духовной жизни, исследователь «русской святости» Г.П. Федотов решился прибегнуть к нему. Что можно сказать в обоснование? Наивысший венец монашеского подвига -Канонизируя преподобных, святость. Церковь соборным разумом распознает присутствие святости в том или ином подвижнике, тем самым вынося суждение и о качестве его духовного подвига. Разумеется, невозможно выразить в числах реально действующую в мире святость, но церковная канонизация святости поддается учету. При этом, отметим: картина чисел местно чтимых святых свидетельствует: святость, ушедшей в глухие леса. И наоборот: «Среди учеников преп. Иосифа мы видим много иерархов, но ни единого святого» - отмечает Федотов.

Списки канонизованных святых XVI и XVII веков, составленные Е.Е. Голубин-

ским в конце XIX века, говорят о следующем: на первую половину XVI века приходится 22 святых (в первую четверть: 8, во вторую: 13), на всю вторую половину – 8. По четвертям следующего, XVII века: 7, 4, 2, 0. Итак, перелом виден в середине XVI столетия, когда уходит из жизни поколение учеников препп. Нила и Иосифа, когда происходит уничтожение скитов традиции преп. Нила. Живое предание и практика «умного делания» (Иисусовой молиты: «тихования», «исихии») гаснет. И если внешняя победа иосифлянства становится пирровой, то потому, что ее плоды угашают духовную жизнь.

Иосифлянство много помогло развитию русской государственности, о чем свидетельствует уже деятельность митр. Макария в середине XVI века. Но на Стоглавом соборе Макария открылась также изнанка победившего направления. Когда царь Иван Васильевич предложил заседавшим на Соборе епископам потратить монастырские средства на благоустройство богаделен и (внимание!) выкуп русских пленников из татарских орд, - то получил... отказ. Архиереи рассудили, что богадельни следует содержать «царскою милостию и приношениями боголюбцев», а пленников выкупать общекрестьянской податью «полоняничною». Столетием позже, когда некоторые монастыри обладали уже настолько обширной земельной собственностью, что контролировали цену на хлеб на общерусском рынке (!), монастырская благотворительность практически сошла на нет. К такому бесславному результату привели усилия преп. Иосифа, пытавшемуся внедрить начала социального служения в жизнь русской Церкви.

Как пишет Г.П. Федотов, на Руси в XVI веке развился и укрепился некий род «обрядового исповедничества», всевластие типикона. Не говоря уже о других иностранцах, православные греки (при всем их восхищении) считали его неудобоносимым. Повседневная семейная, равно и

общественная жизнь оказалась в этих тисках<sup>2</sup>. Так у Ивана Грозного совмещалось обрядовое благочестие с невообразимой жестокостью - не только у него лично, но и вообще на Руси внешняя обрядовая строгость совмещалась не только с жестокостью, но и с чувственностью, даже с развратом. Отрицательные стороны быта, в которых до сих пор принято видеть влияние татарщины, на самом деле начали развиваться особенно с XVI века. По сравнению с этим столетием предыдущий, XV век, по словам Федотова, был веком «свободы, духовной легкости, окрыленности». И исследователь отмечает это в иконгписи новгородской и ранней московской. В этой духовной метаморфозе мы видим одно из последствий оскудения на Руси того «умного делания», которое было душой и средоточием подвига преп. Нила.

Избранный московским благочестием путь привел прямо к старообрядчеству. Недаром преп. Иосиф Волоцкий стал одним наиболее почитаемых старообрядцами святых. Но еще до откола старообрядцев было, по словам исследователя, «первое великое кровопускание», именно когда насильственно «была порвана великая нить, ведущая от преп. Сергия», т.е. к преп. Нилу и ненадолго далее. Так последовало духовное омертвение, с выхолащиванием духовного монашеского подвига, а «Петр разрушил лишь обветшалую оболочку Святой Руси». Оттого его надругательство над старой Русью не встретило поодлинно духовного сопротивления, не было откуда созреть ответу. Святитель Митрофан Воронежский, прав-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Одним из симптомов этого может служить «Домострой» – книга, которая хороша лишь одним: она показывает, насколько же можно все богатство православной духовной жизни свести к мелочным рекомендациям обрядово-бытового характера – иногда трогательным, позволяющим увидеть многообразие бытовых форм благочестия, а иногда прямо-таки отвратительным (чего стоит совет бить жен не железными предметами, а деревянными, чтобы не причинять излишне тяжелых увечий).

да, дал ответ – но этот ответ был эпизодическим и в целом не был услышан, не изменил путей.

Итак, мы рассмотрели главные перипетии трагического спора XVI века между преп. Нилом и преп. Иосифом. Последствия этого спора, красной нитью проходящие через многие события последующей русской церковной (и не только церковной) истории, ждут еще своего исследователя. Здесь же отметим лишь кратко, что благодаря как подвигу перевода святоотеческих аскетических творений на русский язык преп. Паисием Величковским и его учениками, так и тому необычайному явлению, которое представляли собой в истории русской святости препп. Серафим Саровский и Оптинские старцы, русское монашество начнет в XIX веке и активно развиваться, возрождаться вновь воскрешая те идеалы, которые защищал некогда преп. Нил Сорский. И сегодня, после страшного советского периода, когда монашеская жизнь в России возрождается практически вновь нуля», когда в знаменитых некогда русских обителях полностью утеряна преемственность традиции иноческой жизни и ее приходится заново восстанавливать, - опыт XVI века приобретает особую значимость и остроту. Каким будет духовное возрождение России и будет ли оно вообще - это вопрос, на который прежде всего и более всего будет отвечать современное русское монашество, от духовного состояния которого зависит состояние как Церкви в целом, так и всего российского общества. И отвечать на этот вопрос русское монашество будет не в последнюю очередь тем, насколько органично и целостно оно сможет осуществить в современных условиях жизни то лучшее и наиболее ценное, что содержали в себе столь различные пути двух преподобных XVI века - молитвенное духовное делание и благотворительное социальное служение.

Не следует смущаться тем, что в рус-

ской истории двое этих путей преломляются именно в истории спора и даже суровейшего конфликта двух преподобных. Для всех, кто достаточно знаком с христианской историей, не покажется странным, что двое прославленных Церковью подвижников благочестия во время своей земной жизни выступали оппонентами друг другу: каждый считал другого разрушителем русской монашеской традиции. Конфликтов в истории было немало даже среди святых: святт. Епифаний Кипрский и Кирилл Александрийский не воспринимали Иоанна Златоуста; свят. Григорий Двоеслов - св. патриарха Иоанна Постника, в наших русских святцах: благоверный князь Димитрий Донской - св. митр. Киприана... Не будем сейчас продолжать этот список, скажем просто - Церковь не случайно прославила и того, и другого преподобного; или словами прот. Георгия Митрофанова: «Возвысившись над их человеческой ограниченностью, Церковь распознала в них обоих - святых. В этом величие и тайна Церкви». ■

Использованные источники:

Г.П. Федотов: «Святые древней Руси»

Прот. Георгий Митрофанов, проф. СПбДА: аудиолекции

А.В. Карташев: Лекции по истории Русской Церкви

В.О. Ключевский: Русская история

Прот. Георгий Флоровский: «Пути русского богословия»

И.М. Концевич: «Стяжание Духа Святого в путях Древней Руси»

Преп. Нил Сорский: «Предание ученикам о жительстве скитском»

Преп. Иосиф Волоцкий: «Просветитель»

Протопресвитер Иоанн Мейендорф: «Жизнь и учение свят. Григория Паламы»

Н.И. Костомаров: «Русская история в жизнеописаниях е главнейших деятелей»

# из жизни епархий

июнь – август



#### РОССИЯ - МОСКВА

28 мая/10 июня архиеп. Марк полетел в Москву в сопровождении инока Иосифа из обители преп. Иова Почаевского в Мюнхене. Прибывши в Сретенский монастырь, владыка вечером совещался с архимандритом Тихоном. На следующее утро владыка и о. Иосиф присутствовали в монастырском храме на Божественной литургии. После некоторых частных встреч архиеп. Марк в 11:00 ч. в здании Сретенской семинарии открыл заседание Комиссии Межсоборного Присутствия по церковному праву. Обсуждался проект документа о таинстве брака. С коротким перерывом на обед в монастырской братской трапезной прения продолжались до 5 часов дня. Вечером архиеп. Марк и инок Иосиф присутствовали на вечерне и утрене и день завершился ужином владыки Марка у архим. Тихона. В пятницу 12 июня рано утром владыка и о. Иосиф уехали в аэропорт, чтобы вернуться в Мюнхен.

#### ГЕРМАНИЯ - МЮНХЕН

9/22 июня архиеп. Марк освятил магазин церковной утвари в Мюнхене. Чин освящения обещал совершить греческий митрополит Августин, но тот после мероприятия в связи с греко-баварскими днями в Мюнхене накануне

потерял голос и попросил архиеп. Марка заменить его. Магазин открыли двое сербских прихожан соборного храма в Мюнхене: В. Лукович и Н. Вукович, - почему владыка Марк в любом случае хотел присутствовать на освящении первого подобного магазина в Европе. После освящения последовал небольшой прием, и потом владыка имел возможность подробно ознакомиться с экспонатами. Перед уходом иерарха владельцы магазина преподнесли ему торжественный комплект панагию и крест в знак их благодарности за труд архипастыря.

Вечером в тот же день архиеп. Марк присутствовал в Греческом храме «Всех Святых» при вручении награды Греко-Баварского общества земельному протестантскому епископу, Генриху Бедфорд-Штрому. Похвальное слово сказала Барбара Штамм, председательница Баварского Ландтага (парламента Баварии). Во время приема архиеп. Марк имел возможность общаться как с греческим митрополитом Августином, также и с председательницей Ландтага, с представителями Православных Церквей в Мюнхене и Баварии и с другими высокопоставленными лицами.

#### **УКРАИНА**

В среду 11/24 июня архиеп.

Марк в сопровождении священника Андрея Березовского полетели в Киев, чтобы участвовать в праздновании дня Ангела предстоятеля Украинской Православной Церкви Московского Патриархата, блаженнейшего митрополита Онуфрия. В Киеве их встретили помощники митрополита Онуфрия и отвезли их в архиерейскую гостиницу Киево-Печерской Лавры. В среду вечером владыка Марк и о. Андрей молились за всенощной в Успенском соборе Киево-Печерской Лавры. На полиелей вышло около 30 архиереев и множество священников. После всенощной все архиереи вместе поужинали в братской трапезной.

На следующее утро в четверг 12/25 июня, архиереи собрались в восемь часов утра в том же Успенском храме и облачились. В 9:00 ч. все в полном облачении встретили блаженнейшего митрополита у святых врат Лавры и провели его до большого помоста с престолом перед храмом, который в этот день служил алтарем. Литургия совершалась большим сонмом архиереев, священников и диаконов при огромном стечении народа. Его Блаженство сказал проповедь на украинском языке после чтения Евангелия, а после литургии на кратком молебне, когда его поздравил митрополит Одесский Агафангел от имени всего епископата Украинской Церкви, ответил словом на русском языке. В завершение празднества архиереи и священнослужители, а также помощники, вместе обедали в большой братской трапезной. Архиеп. Марк по приглашению блаженнейшего как и накануне за ужином сидел за столом президиума с членами Синода Украинской Церкви.

После короткого отдыха архиеп. Марк и о. Андрей по приглашению епископа Ионы (Черепанова) поехали в женский монастырь в живописном селе недалеко от г. Васильково. Мона-



стырь построен всего лишь два года назад по инициативе епископа Ионы, который сопровождал владыку Марка в этой поездке. Обоих архиереев встретили колокольным звоном и игуменья их провела в храм, построенный в византийском стиле. Сестры спели также в византийском стиле и владыка Иона показал архиеп. Марку весь монастырь. Игумения их угощала чаем и пирожным с фруктами. Насельницы этого монастыря, десять сестер, которые раньше уже жили монашеской жизнью в Киеве, имеют свое хозяйство, одну корову, пчел и т.д., и полностью сами обеспечивают себя.

Вернувшись в Киев, владыка Иона отвез архиеп. Марка и о. Андрея в Феофанию, где блаженнейший митрополит Онуфрий имеет свою резиденцию рядом с монастырем в живописном лесном участке над Киевом. Здесь блаженнейший дал прием с ужином в узком кругу шести архиереев, нескольких священников и приближенных мирян. Как и за обеденной трапезой, архиеп. Марк выступил со словом благодарности митрополиту Онуфрию за то существенное участие, с каким он незаметно присутствовал в процессе воссоединения двух частей Русской Церкви своим взвешенным и смиренным отношением к Зарубежной Церкви, и пожелал ему успеха в много более сложном вопросе воссоединения разрозненных и раскольнических отраслей Украинской Церкви.

На следующее утро архиеп. Марк и о. Андрей вернулись в Мюнхен, где приземлились в восемь часов утра, так что могли в течение дня заниматься своими делами.

#### ГЕРМАНИЯ

### Людвигсфельд - | Аугсбург

В воскресенье 15/28 июня архиеп. Марк совершил Божественную литургию в Михаило-Архангельском храме в Людвигсфельде под Мюнхеном в связи с 70-летием основания этого прихода и 50-летием освящения храма. Ему сослужил священник Андрей Березовский и иеродиакон Корнилий а также протодиакон Иоанн Боца из Австралии.

В своем слове на литургии архиеп. Марк размышлял о том, почему наши отца выбрали небесным покровителем этого храма именно св. Архангела Михаила и он сказал, что в конце Второй мировой войны, когда на самом деле не было победителей и все были побежденными, наши отцы нашли в себе мудрость возложить свои надежды на св. Архангела как истинного воеводу в духовной брани. Каждый христианин постоянно находится в борьбе за добро и добродетели и против зла в своем внутреннем мире. В этой борьбе ему особенно необходима помощь небесных сил бесплотных. И только тогда, когда христианин ведет эту борьбу успешно, он на самом деле может называться истинным последователем Христовым.

В конце литургии был совершен благодарственный молебен и крестный ход со чтением евангелия. В завершение архиеп. Марк наградил четырех прихожан благословенными грамотами за их усердные труды на благо Церкви. В ответном слове о. Андрей поблагодарил владыку за его заботы об этом приходе и вручил ему в знак признательности подарок от имени прихода - крест и панагию. Завершилось торжество праздничным постным обедом в церковном саду при прекрасной солнечной погоде.

В субботу 21 июня/ 4 июля архиеп. Марк совершил Божественную литургию в Аугсбурге в храме Иконы Пресвятой Богородицы Всех скорбящих Радости ради престольного праздника в приделе Св. Иоанна Шанхайского. Правящему архиерею сослужил местный священник иерей Александр Ролофф, и священник Валерий Михеев из Ландсхута, а также протодиакон Георгий Кобро. На Малом Входе владыка наградил отца Александра правом ношения набедренника, который тут же и надел на него.

После литургии совершили молебен с крестным ходом и в завершение праздника сестричество Аугсбургского прихода угощало молящихся обильным обедом.

### молдавия

В понедельник 23 июня/ 6 июля архиеп. Марк в сопровождении иеродиакона Корнилия и монахини Марии, настоятельницы женского монастыря св. преподобномученицы вел. кн. Елисаветы в Бухендорфе под Мюнхеном, полетел в Кишинев в Молдавию. Они везли с собой ковчег с мощами свв. преподобномучениц вел. кн. Елисаветы и инокини Варвары, чтобы дать верующему народу в Молдавии возможность приложиться к этой святыне. В аэропорту в Кишиневе владыку Марка и его сопровождающих



встретил епископ Бельцкий и Фалештский Маркелл. Вместе они поехали в митрополию, где их ожидал глава Молдавской православной церкви, митрополит Владимир. После взаимных приветствий митрополит Владимир наградил архиеп. Марком орденом преподобного Паисия Величковского и преподнёс ему панагию. Также он наградил иеродиак. Корнилия и монахиню Марию юбилейной медалью «200 лет Кишиневской епархии». В своем ответном слове архиеп. Марк выразил благодарность за орден,

указав на то что он сам участвовал в свое время вместе с митрополитом, (тогда архиепископом) Лавром в прославлении преподобного Паисия на Афоне в Ильинском скиту. Далее митрополит Владимир угостил приезжих обедом и они поехали дальше в город Бельцы.

В Бельцах они были встречены священнослужителями города перед храмом Свв. Константина и Елены, где служили молебен преподобномученицам Елисавете и Варваре и оставили ковчег с мощами для поклонения верующих. Через короткое время они отправились в храм Свв. апп. Петра и Павла на всенощную под праздник Рождества св. Иоанна Крестителя. Двум архиереем за стировать разные сорта молдавского коньяка. В среду 8 июля архиеп. Марк и еп. Маркелл с монахиней Марией и иеродиаконом Корнилием с утра отправились в местечко Крикова. Где находятся пещерный город 120 километров длины для изготовления вина. На электрическом поезде они проехали часть этих пещерных хранилищ, находящихся от 60 до 300 метров под землей. Здесь они познакомились с техникой изготовления вина и шампанского, и в конце также дегустировали разные сорта вина. Епископ Маркелл после этого подарил им коробку церковного вина.

Отсюда они поехали в Свято-Троицкий женский монастырь в селе Глинжены. Их встретила игумения Анастасия, и они присутствовали на части богослужения. после чего игумения им показала еще строящийся монастырь и угостила их в монастырской трапезной. По пути в Бельцы архиереи посетили еще два приходских храма, где их с большой радостью приняли священники и прихожане.

В четверг 9 июля епископ Маркелл и архиеп. Марк в сопровождении тех же лиц поехали в Цыповский пещерный монастырь над рекой Днестр. Архимандрит Серафим их принял и повел по тернистым дорожкам в нижний монастырь, где столетиями монахи подвизались в пещерах. Тут они осмотрели монашеские кельи и храмы высеченные из скал. Вернувшись в верхнюю часть мона-







стыря, они направились дальше в Сахарьевский Свято-Троицкий монастырь. Тут вся братия во главе с архимандритом Адрианом с пением и при колокольном звоне встретила архиереев и их спутников. Настоятель славной этой древней обители, архимандрит Адриан, провел гостей по выложенной цветами дорожке по всем трем храмам монастыря и по пещерным кельям и храмам, находящимся в ущелье в некотором расстоянии от нынешнего монастыря. Наконец отец настоятель угостил гостей обедом с местным вином.

Возвращаясь в г. Бельцы, путешественники заехали в собор св. Архистратига Михаила, где их встречал настоятель прот. Михаил с другими клириками и прихожанами при пении приходского хора под управлением матушки настоятеля.

Вечером епископ Бельцкий и Фалештский Маркелл в гостинице поужинал с гостями из Германии, а на следующее утро он их проводил в аэропорт в г. Кишинев, заехав по пути в храм свв. Константина и Елены и забрав оттуда святые мощи свв. преподобномучениц Елисаветы и Варвары. При этом мать Мария еще раздала оставшиеся у нее иконочки свв. преподобномучениц присутствующим в храме верующим.

#### ГЕРМАНИЯ

В субботу 28 июня/ 11 июля архиеп. Марк совершил Всенощное бдение в кафедральном соборе Свв. Новомучеников и Исповедников Российских в г. Мюнхене. В день праздника Свв. Первоверховных Апостолов Петра и Павла, в воскресенье 29 июня/12 июля владыка в сопровождении двух прислужников из Мюнхена поехал в г. Амберг, где приход отмечает свой престольный праздник. Там ему сослужил настоятель Амбергского прихода священник Виктор Вдовиченко и клирики соседних приходов: свящ. Александр Дьячков из Штраубинга, и священник Анатолий Акулиничев из Эрлангена, – а также диакона Георгий Хернер и Иоанн Щерба.

## Дармштадт - День убиения Царской Семьи

В четверг 3/16 и в пятницу 4/17 июля, в день памяти свв. Царственных мучеников в храме св. равноап. Марии Магдалины в Дармштадте, родном городе царицы-мученицы Александры и ее сестры св. прпмуч. вел. кн. Елисаветы состоялись торжественные богослужения, которые возглавил правящий архиерей Германской епархии, архиепископ Марк. На всенощном бдении ему сослужили прот. Артемий Владимиров, приглашенный на празднование из Москвы, священники Дармштадского прихода прот. Иоанн Гринчук и иерей Константин Гринчук, а также сопровождавший владыку иеродиакон Корнилий.

После всенощного бдения за трапезой владыка Марк общался с клиром, прихожанами, и между прочим заметил, что после убиения царской семьи утвердился благочестивый обычай в этот день соблюдать строгий пост что так было до самого прославления свв. Царственных мучеников.

Утром в пятницу 4/17 июля владыка был торжественно встречен духовенством и многочисленными верующими, которые несмотря на летнюю жару до 40 градусов - съехались из многих городов Германии, и даже из соседних государств. Богослужение прошло молитвенно, стройно, на церковно-славянском и немецком языках. Многочисленный народ причащали из двух чаш.

Гостивший в Дармштадте прот. Артемий Владимиров обратился к верующим с проповедью о Царской Семье и давней России. С присущей ему простотой и особенным владением пастырским словом он рассказал об исторических предпосылках духовной гибели Российской Империи, перечислил многие случаи из жизни свв. Царственных мучеников - примеры служения на деле Богу и ближним, стяжания ими добродетелей. Душеполезное для нас напоминание о том, к чему следует в жизни прежде всего стремиться.

Владыка Марк дополнил проповедь прот. Артемия несколькими словами как о земле, произрастившей таких двух святых сестер, так и о земле, которая была привезена из всех губерний Российской Империи, чтобы на ней стоял этот храм.

Последовал краткий молебен с молитвой к свв. Царственным мученикам. После целования креста сестричество традиционно предложило «царскую» постную трапезу, за которой владыка пообщался с народом - но коротко, потому что ему предстояло служить на праздновании дня памяти св. прпмуч. Елисаветы в одноименной женской обители в Бухендорфе.

Паломники и прихожане с большим вниманием слушали известного не только в России, но и в Германии отца прот. Артемия. Самые строгие взгляды теплели, дети становились послушнее, никто не замечал, что очень жарко и что пора домой: слушали, задавали вопросы, не хотелось расходиться...

На прощание можно было сфотографироваться с батюшкой, получить автограф у автора многих любимых книг - детских и «взрослых».

В подготовке к празднику участвовали не только взрослые, но и дети, которые по многолетней традиции устроили выставку рисунков и открыток: собранные пожертвования будут отправлены нуждающимся детям с онкологическими заболеваниями глаз, которые проходят лечение в одной из клиник Германии. «Праздник белого цветка» удался в этот день, как и давным-давно, при свв. Царственных мучениках: в 1912 году собранные средства были отправлены в Ялтинский санаторий для бедных. И все мы, имея перед собою пример святых Царственных мучеников - думаю, стали немного добрее, внимательнее друг к другу.

## Гамбург: Престольный | праздник 8/21 июля

Храм как невестушка в белом Крест позолотой горит Купол небесною синью Звездной вуалью покрыт

Отцы Николай и Иосиф Служат себя не щадя Нам прихожанам спасенье Всех по-отцовски любя

Здесь на чужбине далекой Вдали от Отчизны родной Частичка Руси синеокой Дарит душевный покой

Я не знал, как начать статью на тему прошедшего престольного праздника в гамбургском храме Святого Прокопия Устюжского, прихожанами которого являемся и мы с супругой моей Татьяной, пока внутреннее чувство не подсказало мне несколько строк, которые сами собой сложились в рифмы этих четверостиший. Начало было положено, но что получилось из всей этой затеи, судить вам, дорогой читатель.

Приходя в этот мир по воле Божией, человек всю свою земную жизнь следует путем, предначертанным ему Господом. Мы называем это судьбой: каждый несет свой крест по силе своей. Так и православные храмы рождаются, поднимаясь от первого камня в фундаменте, и живут своей жизнью под знамением креста, высящегося на маковке купола. Произнося слова Символа веры, убеждаемся в том, что церковь, наполненная Духом Божиим, это - живая частица в мире, созданном Всевышним. "Ибо, где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них," - говорит Господь в Священном Писании, и это характеризует Церковь, Соборную, Святую, Апостольскую. Именно в церкви присутствие Духа Святого благодатью вливается в сердце, укрепляет нас к исполнению заповеди "Возлюби ближнего своего". Как и у нас с вами, у каждого храма есть день рождения - престольный праздник - праздник в память святого, во имя которого освящён храм или его придел, второй престол храма. В этом году храм Святого Блаженного Прокопия Устюжского г. Гамбурга отметил свой полувековой юбилей. Церковный приход – большая семья, где беды и радости делят между собой, братья и сестры во Христе, объединенные любовью Господней.

Разделить радость события, несмотря на рабочий день, пришел и стар и млад. Прихожане. многие из которых были с детьми, священнослужители из других православных храмов Германии, меценаты - и, конечно же, верные воины Христовы, казаки из станицы Покровской. Божественную литургию служил архиепископ Берлинский и Германский Марк, которому сослужило несколько священников, среди них – настоятель храма протоиерей Иосиф Вовнюк. Мне нравится строгая доброта батюшки Иосифа. На исповеди он может по-отечески, с улыбкой наставить на путь истинный, дать ответ на самый трудный, даже казалось бы неразрешимый вопрос.

Ни одно такое торжественное богослужение не обходится без дьякона, вот и сегодня на литургии раздавался певучий бас соборного протодьякона отца Георгия Кобро. В его устах Символ веры – победный гимн. Перед началом литургии небо, покрытое густой пеленой туч, грозило разразиться ливнем. Но как только прозвучали первые молитвы, небесный свод уверенно прорезал солнечный луч и через полчаса от хмурых туч не осталось следа. Потоки солнечного света лились на окрестности и храм. Думалось, что ангелы невидимо рядом. После литургии и причастия начался малый крестный ход, совершаемый вокруг храма, во время которого читаются молитвы, отрывок из Евангелия и окропляются все четыре стороны святой водой. В конце молебна, когда хоругви и иконы были внесены в храм и заняли свои места, владыка Марк в проповеди на примере подвижничества святого Прокопия указал нам, что действительно важно в нашей мирской жизни. Последовал чин освящения храмового музея в цокольном этаже. В музее хранятся реликвии: старинные иконы и иконостас, чудом переживший бомбардировки английской авиации в 1945 году.

Под открытым небом заботливыми стараниями матушки Раисы, старосты храма Татьяны, казначея Галины и многих прихожан были накрыты столы. Русские народные песни, исполненные приходским хором города Ноймюнстера, вызывали громкие аплодисменты. На особо устроенной площадке дети играли с приглашенным по случаю праздника клоуном... Конечно, до праздника были большие переживания, но - c Божией помощью - праздник получился. Домой я уносил тепло, согревающее сердце Божией любовью, которое здесь обнимало всех. И наконец благословение от того же Источника было получено перед дорогой у владыки Марка, и пребывало со мной весь обратный путь.

И. Чернявский

## **Десятилетний юбилей** I женской обители препмучц. Елисаветы

17/18 (4/5 ст. ст.) июля 2015, в день памяти Алапаевских мучеников, отметила престольный праздник и десятилетний юбилей первая женская обитель Русской Православной Церкви на Германской земле. В монастырь новопреподобномученицы Елисаветы, расположенный в живописном сельском местечке Бухендорф вблизи Баварской столицы, стеклось множество паломников и собралось духовенство. Всенощную и литургию возглавил предстоятель Берлинской и Германской епархии архиепископ Марк, отечески окормляющий сестер обители.

Как сказал протодиакон Георгий Кобро в своем выступлении, в этот день мы приветствуем друг друга словами «с праздником», но этот праздник окрашен скорбью и покаянием. Скорбью о своем народе, который пережил страшное отступление от Бога и от царя, и попустил страшное убийство, произошедшее в Алапаевске. И в то же время праздник символизирует наше стремление к покаянию и исправлению, и возвращение с путей богоотступничества.

Согласно постановлению Архиерейского Синода Русской Православной Церкви Заграницей архиепископ Марк возвел монахиню Марию (Сидиропулу) в сан игумении, что стало радостной неожиданностью для всех присутствующих. Именно мать Мария отыскала прекрасное здание,





которое стало приютом не только для сестер, но и для множества паломников; именно она убедила начальниц католического ордена Марии Вард уступить это здание Православной Церкви. Таким образом, в создание монастыря мать Мария вложила не только свою Богом данную неукротимую энергию – но и непобедимое обаяние.

За минувшее десятилетие комплекс зданий и прилегающая территория преобразились - и продолжают меняться и хорошеть. Сестры обители несут разные послушания - в частности, организуют ежегодный летний лагерь для девочек в возрасте от 8 до 13 лет. В этом году лагерь открылся через два дня после престольного праздника.

### СВЯТАЯ ЗЕМЛЯ

17/30 июля архиеп. Марк полетел в Святую землю. В последующие дни он попеременно служил в монастырях на Елеонской Горе и в Гефсимании. В субботу 1 августа на день памяти святого Серафима Саровского архиеп. Марк служив в Гефсимании, здесь он отметил день ангела одной из старших монахинь этого монастыря - монахини Серафимы. Ему сослужили начальник Духовной Миссии архимандрит Роман и клирики миссии. В ту же субботу в обеденное время архиеп. Марк принял у себя нового начальника русской духовной мис-

сии московского патриархата архимандрита Александра.

В субботу вечером накануне дня памяти прор. Илии он служил всенощное бдение с клиром Миссии на Елеонской Горе. Вечером игумения Моисея принимала архиеп. Марка и сослуживших ему священнослужителей в своем игуменском доме. В воскресенье владыка возглавил божественную литургию на Елеоне. Ему сослужил епископ Сиэтлийский Феодосий, который находился в Святой Земле с паломниками, а также начальник Миссии с клириками и гостями. Архиеп. Марк сказал проповедь, указывая на исключительность личности пророка Илии, чей земной путь был исполнен огнем с момента рождения до восхождения «яко на небеса». Владыка желал всем нам так исполниться огнем молитвы и пламенной любовью ко Христу и таким образом всегда служить единому Живодавцу.

В воскресенье вечером архиеп. Марк у себя созвал годовое заседание членов Православного Палестинского Общества, чтобы с ними обсуждать дальнейшую деятельность этого общества.

4 августа 2015 года в день святой равноапостольной Марии Магдалины в русском монастыре в Гефсимании (Иерусалим) отмечался престольный праздник. Всенощное бдние и Божественную Литургию возглавил Архиепископ Берлинский и Германский Марк. Ему сослужили епископ Сиэттлийский Феодосий и священнослужители из России, США и Новой Зеландии, владыка Марк попросил преосвященного епископа Феодосия выйти на литию. Оба архиерея совершили полиелей с чтением Евангелия, и архиеп. Марк завершил службу на великом славословии. На празднике присутствовала паломническая группа из Америки, гости и прихожане обители. В самый день престольного праздника во вторник 5 августа, клир Русской Духовной Миссии в Иерусалиме во главе с начальником, архимандритом Романом, и некоторые гости-священники со-

вершил встречу владыки Марка. Владыку облачили на кафедре. и к началу литургии вышел епископ Феодосий, все сослужащие священники и два иеродиакона Миссии. По сложившейся традиции, после Божественной Литургии обитель посетил Блаженнейший Патриарх святаго града Иерусалима и всея Палестины Феофил в сопровождении архиереев и клириков Иерусалимской Церкви. Блаженнейший возглавил крестный ход вокруг монастырского храма и произнес праздничное слово, в конце которого преподнес монастырю подарок - икону Божией Матери "Троеручица".

После окончания службы всех присутствующих пригласили на площадь перед храмом, где под шатрами был накрыт праздничный обед. Кроме трапезы гости могли насладиться прекрасным видом на старый город Иерусалима.

#### ГЕРМАНИЯ - КЁЛЬН

26 июля/8 августа архиеп. Марк в сопровождении иеродиакона Корнилия полетел в Кельн. Здесь священник Александр Калинский встретил его в аэропорту и сопроводил в храм св. Великомученика и Целителя Пантелеимона. Владыка совершил Всенощное бдение с настоятелем храма, священником Андреем Остапчуком и вторым священником о. Александром Калинским и прот. Василием из Москвы а также свяшенником Виталием Сазоновым из Бохума, иеродиаконом Корнилием и дьяконом Александром из прихода Московской патриархии в Эссене.

На следующий день, в воскресенье 27 июля/9 августа, архиеп. Марк совершил Божественную литургию с теми же клириками за исключением иерея Виталия, который в воскресный день не смог пропустить службу в своем приходе. После заамвонной молитвы владыка сказал проповедь на тему евангельского чтения данного воскресенья, подчеркивая что св. Пантелеймон исцелял



больных не своей силой, а силой Христовой. Эту силу, он сказал, мы приобретаем живя по Евангелию, а теряем ее совершая любой грех, который вселяет в человека дьявола, между тем как добродетель вселяет в него ангела. Лекарства, которые искусно применял св. Пантелеймон, прописаны в сегодняшнем воскресном Евангелии - пост и молитва.

По окончании литургии был совершен молебен св. Пантелеймону с крестным ходом вокруг храма с чтением евангелий на каждой стороне храма. После литургии архиеп. Марк общался с клиром и прихожанами за трапезой, приготовленной сестричеством в приходском зале. За трапезой архиеп. Марк поделился своими мыслями о положении нашей Миссии в Святой Земле и поблагодарил за помощь верующих нашей епархии для страждущих христиан на Украине, в частности в Донбассе.

## Летний лагерь дружины «Смоленск»

С 1 по 15 августа 2015 года состоялся скаутский лагерь «Русский скаут - 2015». 60 человек (50 детей и подростков, 10 руководителей) из Германии, Швейцарии, России провели вместе две недели. Многие участники также являются нашими прихожанами в Мюнхене, Аугсбурге, Ингольштадте, Ландсхуте, Штраубинге, Нюрнберге, Берлине и Кельне.

Опираясь на скаутскую методику и многолетний опыт, в лагере проводится увлекательная и многообразная программа: жизнь в палатках, знакомство с природой, приготовление еды на костре, походы, купание в открытом бассейне, игры в лесу, спортивные игры и соревнования, разучивание народных и скаутских песен, веселые или тематические костры. Соответственно возрасту и знаниям проводились также краткие лекции-беседы по истории скаутизма-разведчества, Закону Божьему и литературе.

В четверг, 6 июля 2015 г., о. Андрей Березовский служил вечерню, после которой исповедовались все православные скауты (добрые 50 человек). В пятницу, 7 июля, служили литургию. После завтрака о. Андрей провел беседу с участниками лагеря на тему св. Анны, матери Богородицы. В этот же день вечером была проведена церемония "День Памяти Верных" и тематический костер.

Иподиакон Григорий Кобро

Начиная с середины 90-х годов, когда в России, при помощи зарубежной Организации Российских Юных Разведчиков (ОРЮР), стали возрождаться скаутские отряды, в лагеря мюнхенской дружины неоднократно прибывали руководители и старшие разведчики из разных городов



России. А в этом году в летний лагерь мюнхенских скаутов прибыло звено младших разведчиц из Обнинска, с их руководительницей скаутмастером Ниной Середкиной.

Вот как описывает свои впечатления о лагере разведчица Аня Агеева (16 лет):

"Мне не раз приходилось бывать в лагерях ОРЮР в России: жить в палатках, готовить на костре, ходить в походы и делать прочее, что входит в повседневный быт скаута-разведчика. Но лагерь мюнхенской дружины «Смоленск» произвел на меня невероятное впечатление, которое изменило многое в моей жизни. Наверное, не хватит бумаги описать все происшествия, удивительные приключения и смешные ситуации нашей лагерной жизни. Здесь мы познавали себя, открывая все новые и новые уголки своей юной души, находили друзей... Приветливая атмосфера, созданная здешними руководителями, неиссякаемый русский дух, скаутские традиции, которые они на протяжении многих лет хранили и передавали далее, все это, здесь, за тысячи километров

от России, сохранилось в своем первоначальном обличье. А в песнях, в старых русских за душу берущих песнях, это чувствуется особенно ярко. Насыщенная программа лагеря, интересные лекции и дискуссии, скаутские состязания, короткие и длинные походы, красота природы Баварского леса оставили неизгладимое впечатление и мне хочется возвращаться сюда снова и снова."

## Паломничество в православный Петербург

Вся наша жизнь есть великая тайна Божия. Все обстоятельства жизни, как бы ни казались они ничтожны, имеют огромное значение... Нет случайного в жизни, все творится по воле Создателя.

Преп. Варсонофий Оптинский

Наше паломничество началось сразу после светлого праздника Троицы, в День Святаго Духа, и прошло, как мы убедились, совершенно не по нашим человеческим планам, а по промыслу свыше. По-

мощь Божью мы ощущали в течение всего нашего путешествия!

Наш батюшка о. Валерий Михеев окормляет два прихода: Ингольштадт и Ландсхут. А также поддерживает связь с прихожанами из своего бывшего прихода в Бад-Киссингене. Наше паломничество стало соборным: оно объединило прихожан этих трех приходов. Через паломничество мы стали еще ближе друг другу.

Встретились в аэропорту. Перелет в Санкт-Петербург прошел без особенных происшествий, и после прибытия и расселения в гостинице мы во главе с о. Валерием отправились в первую прогулку по городу.

Первым перед нами предстал Исаакиевский собор - величественный, грандиозный, поражающий величиной и искусностью отделки. Время было вечернее, мы не смогли попасть внутрь и продолжили нашу прогулку, наслаждаясь зрелищем «белой ночи».

На следующее утро начались чудеса, сопровождавшие нас в течение всего паломничества. Погода не переставала радовать: наперекор прогнозам о дождях, всю неделю - солнце, либо теплые об-



лачные дни. Посетили Николо-Богоявленский собор, в котором о. Валерий отслужил молебен перед чудотворным образом святителя Николая. Во время молебна было тихо и торжественно, мы были в храме одни - полились слезы покаяния, радости и благодарности Богу за все...

Следующей на нашем пути была Свято-Троицкая Александро-Невская Лавра. Преклонили колени перед ракой с мощами святого благоверного князя Александра Невского. Нам показали реставрационную и пошивочную мастерские. Работники рассказали о своей деятельности и тонкостях искусства - так интересно и познавательно! При посещении Лавры мы ощущали, что приехали в гости к родным, так было светло и радостно в течение всего дня.

После Лавры мы отправились на Смоленское кладбище к часовне святой блаженной Ксении Петербургской. В это время в часовне служили молебен. О. Валерию разрешили помазать елеем своих духовных чад. Мы поклонились гробнице с мощами святой Ксении Блаженной. Что сказать?!. Это словами не описать! Столько благодати в

один только день - это стало осмысляться по возвращении домой... мы же «выпорхнули как бабочки», поспешив в Иоанновский ставропигиальный женский монастырь. Там покоятся мощи св. праведного Иоанна Кронштадтского. Опаздывая, молили Бога успеть поклониться мощам. Наконец-то мы у храма, но усыпальница уже закрыта... И опять помощь свыше - о. Валерий обратился к сестрам Иоанновского монастыря, которые прислуживали в храме, объяснил нашу ситуацию. Сестры милостиво пропустили нас преклонить колена в усыпальнице. Поблагодарив сестер, мы отправились в верхний храм в честь Двенадцати Апостолов: помолились у икон и приложились к частицам мощей Двенадцати Апостолов. Так день подошел к концу, наполнив нас благодатью и покоем.

Третий день нашего пребывания в Санкт-Петербурге был днем чествования Владимирской иконы Божией Матери, а также святого равноапостольного царя Константина и матери его царицы Елены. Мы молились на Божественной литургии – именно в Соборе Владимирской иконы Божией Матери. Паломники исповедались и причастились Святых Христовых тайн. О. Валерий сослужил и мы ощутили единение Русской и Зарубежной Православных Церквей. Сердце сжималось от радости.

После литургии мы прошли крестным ходом вокруг храма. Наш батюшка Валерий был удостоен чести нести икону Владимирской Божией Матери вместе с соборным священником - о. Александром Прокофьевым. Было легко и радостно: вокруг бурлит городская суета, рабочий день в разгаре, а мы идем многолюдным крестным ходом и величаем Божию Матерь, ощущая мир и покой в наших душах: «Слава Богу за все!»

На трапезу мы отправились вместе с духовенством собора. Хочется отдельно поблагодарить за то внимание, которое было нам уделено, и за те слова, которые согрели наши сердца, дали почувствовать, что нас принимают как дорогих и любимых братьев и сестер — что мы дома. Не хотелось расставаться с нашими радушными хозяевами, но нас ждало еще одно «чудо», подаренное свыше, и мы должны были спешить. На-

шим проводником был о. Александр Гутник. за что мы ему бесконечно благодарны. В дни нашего паломничества в Петербурге находилась привезенная с Афона десница св. Георгия Победоносца. Она была выставлена для поклонения в кафедральном Казанском соборе. Нас встретил настоятель собора. Все прошло очень быстро, для нашей группы был организован отдельный проход. Приложившись без очереди к деснице св. Георгия Победоносца и его чудотворной иконе, мы оказались среди подобных нам счастливцев, которые не хотели уходить из собора. Все вокруг заливал золотистый свет от свечей и икон, на душе было тепло и спокойно. Наши паломники получили возможность подать записки о здравии в Афонский монастырь. На этой чудесной ноте закончился наш очередной день. Мы не знали, что приготовит нам следующий день, но уже не сомневались, что оно будет так же незабываемо и промыслительно.

Поездка в город Пушкин. Опять время поджимало и приходилось смирять желание побыть в храмах подольше. Мы посетили Софийский и Феодоровский соборы. В Знаменской церкви пели акафист чудотворной иконе Божией Матери «Знамение». Нам устроили экскурсию по Александровскому дворцу, который был последним пристанищем для царственных страстотерпцев Романовых перед их отправлением в Екатеринбург. Из Пушкина мы направились на обзорную экскурсию в Эрмитаж. Уникальные картины, потрясающий интерьер!

День клонился к вечеру, однако нас ждала встреча с кандидатом юридических наук Алексеем Васильевичем Холоповым, доцентом Юридического института Академии Генеральной прокуратуры РФ. Он прочитал нам лекцию «Основы безопасности духовно-нравственного развития личности человека в условиях цивилизационного тупика и катастрофы смыслов». Лекция состоялась на 18 этаже отеля «Азимут», с которого открывалась великолепная панорама Санкт-Петербурга. Пришли мы утомленными, но тема, поднятая Алексеем Васильевичем, очень быстро нас увлекла, многие потянулись за листочками, чтобы вести записи. Лекция затрагивала насущные проблемы нашей жизни. Увлеченные беседой, мы долго не хотели отпускать нашего лектора и задавали ему вопросы. Лишь около полуночи жаждущий знаний народ Божий наконец-то отпустил взмолившегося о пошаде лектора домой, к жене и детям. Огромное спасибо Алексею Васильевичу за столь необходимую и интересную беседу. Расстались мы с надеждой на новые встречи.

Последний день - Кронштадт. В автобусе нам рассказывали историю возникновения этого города, основанного Петром Первым. Мы посетили Морской собор во имя святителя Николая Чудотворца, освященный в 1913 году. Как внутри, так и снаружи собор поражает величием, в нем забываешь обо всем мирском и долго не можешь оторвать глаз от образа Спасителя на своде купола. После литургии отец Владислав благословил нас всех и сказал нам несколько теплых слов, а также разрешил сфотографироваться вместе с ним на солее на долгую и добрую память

Простившись с замечательным батюшкой, мы отправились в Музей-квартиру святого праведного Иоанна Кронштадтского. Подоспели аккурат к моменту, когда пели акафист дорогому Батюшке. Конечно же, мы присоединились к молящимся. Отец Валерий встал во главе нашей группы, и мы стали подпевать нашим певчим. Смотрители музея так прониклись к нам, что позволили батюшке Валерию надеть точную копию епитрахили св. Иоанна Кронштадтского и сделать совместное фото. Потом, под хвалебные песни Богородице, нас завели в кабинет Батюшки, туда, где ему явилась Богоматерь, где он проводил многие дни и ночи в молитвах, где писал свои труды. Мы приложились к перьевой ручке, которой писал святой Иоанн Кронштадтский - и к Иверской иконе Божией Матери: на обратной стороне этой иконы сохранилась надпись, сделанная рукой святого. Уходить не хотелось. в душе была радость и любовь. Каждый из нас покидал квартиру св. Иоанна Кронштадтского с чемто своим, но наверное ни один из нас не остался без благодатного ощущения, что рядом с нами незримо присутствовал дорогой Батюшка.

После обеда мы отправились в Петергоф, прогулялись по парку, насладились прохладой и красотой знаменитых фонтанов. Эта экскурсия обеспечила нам, а особенно нашим юным паломникам, светлые чувства, незабываемые впечатления, желание вернуться сюда.

В последний вечер мы отправились на катере по ночному Петербургу. Слушая замечательного экскурсовода Александра, который сопровождал нас в течение всей нашей поездки, мы любовались красотами Санкт-Петербурга, его набережными. Несмотря на поздний час, наши дети были с нами, разделяли наш восторг от видов ночного города и фантастического зрелища - развода мостов.

На следующее утро батюшка Валерий проводил нас до автобуса и благословил в путь: ему нужно было ехать в Москву, в семинарию Троице-Сергиевой лавры на защиту дипломной работы (защитил он её хорошо). Мы же благополучно прибыли в аэропорт Мюнхена.

В этой поездке мы приобрели уникальный духовный опыт; думаю, каждый из нас ощутил приближение к Богу, сохранил в своем сердце частичку любви, которую нам щедро дарили люди, встречавшие нас столь радушно, побратски.

Не столько мы ищем [любовь], сколько Бог ищет, чтобы мы сделались способными принять ее, и приняли ее.

Святитель Игнатий Брянча-

*Марина Кибальник* ■

Степан Алхименко

# ПЕРВЫЙ ДЕНЬ ПРАВОСЛАВНОГО ВОЛОНТЕРА ГЕРМАНИИ

аждый месяц на досках объявлений во многих русских православных приходах Германии появляются листки с изображением трех золотых звенящих колокольчиков. Они подписаны замечательными словами известного врача-филантропа Федора Гааза: «Спешите делать добро!» Эти листки – весточки о том, что нужна молитвенная, финансовая и другая посильная помощь тяжелобольным детям из СНГ, которые приезжают на лечение в европейские клиники.

Призыв о помощи рассылает русская православная диаконическая служба «Доброе дело» - совместный проект двух Германских епархий, действующий с 2012 года. Число запросов от нуждающихся в помощи постоянно растет, и Диаконии нужны новые активные, энергичные, мотивированные добровольческие кадры. По инициативе духовника «Доброго дела» отца Ильи Лимбергера и по благословению архиепископа Марка (РПЦЗ) и архиепископа Феофана (РПЦ МП) 4 июля нынешнего года состоялся первый в Германии День Православного Волонтера, который собрал всех действующих координаторов и участников проекта - и пригласил в ряды Диаконии новых волонтеров. Всего в съезде приняли участие около 80 человек.

День проведения был выбран неслучайно. Накануне, 2 июля, Церковь праздновала память святителя Иоанна Шанхайского и Сан-Францисского, небесного покровителя добровольцев и всех, кто безвозмездно помогает нуждающимся.

Съезд проходил в Кельне, на территории всегда очень гостеприимного прихода Св. великомученика и целителя Пантелеимона. И многие прихожане, и священники (в частности, Кельнский священник Александр Калинский) давно сотрудничают с «Добрым делом».

День Православного Волонтера предо-

ставил многим участникам «Доброго дела» первую возможность познакомиться с коллегами из разных уголков Германии.

Съезд открыли епископ Орехово-Зуевский Пантелеимон и протоиерей Илья Лимбергер. Руководитель и главный координатор «Доброго дела» Алина Титова рассказала о работе Диаконии; об основных задачах православного волонтерства в Германии; о том, как появляется и укрепляется побуждение к добровольческой деятельности; как создается на приходе группа волонтеров. Каждый участник форума получил подробную инструкцию по созданию такой группы, памятку и кодекс волонтера для каждого нового добровольца.

Для Диаконии очень важно сотрудничество и обмен опытом с коллегами из России и Европы. Плодотворное участие в съезде приняли Марина Васильева, руководитель московской службы «Милосердие», коллеги из Австрии ("Венские купола") и Израиля ("Тимур и его команда").

Самое живое участие в работе съезда принял епископ Орехово-Зуевский Пантелеимон (Шатов), руководитель Отдела благотворительности и социального служения Русской Православной Церкви. В своем докладе епископ Пантелеимон говорил о необходимости внутреннего делания, без которого дела добродетели приносят мало пользы для души. Он обратил внимание слушателей на то, что православного христианина в этом мире должно отличать целомудрие, смирение, кротость, жертвенная любовь. Конечно, когда человек начинает исполнять Евангельские заповеди, прежде всего познает свое недостоинство. Силу для исполнения заповедей можно черпать в молитвенном общении с Богом, в чтении Евангелия, и самое главное - путем участия в Таинстве Евхаристии. Владыка отметил, что тот свет, который принес в мир Христос, должен отражаться на делах добровольцев и всегда почивать в их душах и сердцах. Важно благодарить Бога за то, что Он дает нам возможность помогать другим, ведь больной гораздо больше помогает нам, нежели мы ему, потому что мы через наши добрые дела спасаемся...

Любое знание лучше всего закрепляется, когда находит практическое применение. После воскресной литургии участники съезда провели акцию по сбору средств: в результате 614 евро пойдут на лечение Эльдара Эльдарова с диагнозом ДЦП и на реабилитацию Дани Ильченко после операции по удалению опухоли мозга.

В то же воскресенье 5 июля были подведены итоги Дня Православного Волонтера. По общему мнению, поставленные цели – обмен опытом волонтерского социального служения в Европе и в России, способствование расширению сети действующих добровольческих групп и созданию новых диаконических рабочих групп в приходах обеих Германских епархий, разработка идей и проектов, улучшение кооперации и коммуникации между волонтерскими группами и

отдельными представителями, – эти цели были достигнуты. Участники съезда выразили решимость укреплять и расширять православное добровольчество в Европе, развивать сотрудничество добровольческих организаций, привлекать православную молодежь к христианскому служению ближнему и таким образом способствовать дальнейшему объединению прихожан обеих частей Русской Православной Церкви.

День Православного Волонтера было решено проводить ежегодно в первую субботу июля (в связи с празднованием памяти свт. Иоанна Шанхайского и Сан-Францисского).

От лица диаконической службы «Доброе дело» мы призываем православную молодежь и прихожан всех возрастов жить полноценной православной христианской жизнью, являть свою веру в делах любви и милосердия, энергично развивать социальное служение в Церкви – а святитель и чудотворец Иоанн Шанхайский и Сан-Францисский да будет нам наставником и помощником!

«Спешите делать добро!»

# ПОДВЕДЕНИЕ ИТОГОВ, РЕЗОЛЮЦИЯ ПЕРВОГО "ДНЯ ПРАВОСЛАВНОГО ВОЛОНТЕРА"

Подведение итогов, резолюция первого "Дня Православного Волонтера"

4 июля 2015 года на территории Кельнского прихода Св. великомученика и целителя Пантелеимона прошел первый в Германии День Православного Волонтера, приуроченный к празднованию памяти Свт. Иоанна Шанхайского и Сан-Францисского, небесного покровителя всех добровольцев. Программа Дня включала доклады, дискуссии, «постер-сессию» и «практическую часть».

В работе Дня Православного Волонтера приняли участие около 70 волонтеров из Германии, а также из России, Израиля и Австрии.

Итоги Дня Волонтера таковы:

- 1. Первый День Православного Волонтера состоялся!
- 2. Православное добровольческое движение в Европе заявило о себе как о реально действующей и структурированной организации.
- 3. Ярко проявилось сотрудничество между РПЦЗ и РПЦ МП.
- 4. Подняты и обсуждены насущные вопросы и проблемы добровольческого движения в целом и особенности православного волонтерства в Германии.
- 5. Привлечены новые кадры, создана мотивация для действующих добровольцев и тех, кто собирается влиться в их ряды.

- 6. Создан информационный повод для дальнейшей эффективной работы.
- 7. Укрепились международные связи и сотрудничество между службами социального служения и благотворительности в России и Европе.
- 8. Участники взаимно обогатились опытом и обменялись идеями.
- 9. Добровольцы из разных городов и стран получили возможность совместно помолиться, принять участие в богослужении и причаститься. Поддержали друг друга, получили уверенность в полезности и правильности того, что делаем.
- 10. Намечены перспективы соединения духовного и социального служения.

По итогам съезда публикуется нижеприведенная резолюция.

Организаторы и участники постановили:

Признать успешной работу первого Дня Православного Волонтера и выразить благодарность Его Святейшеству Святейшему Патриарху Кириллу за его молитвенную поддержку и благословение и епископа Орехово-Зуевского Пантелеимона, руководителя Отдела благотворительности и социального служения РПЦ, за участие в съезде. Выражаем также благодарность Архиепископу Берлинскому, Германскому и Великобританскому Марку (РПЦЗ) и Архиепископу Берлинскому и Германскому Феофану (РПЦ МП), без поддержки которых съезд не мог бы состояться. Выносим также особую благодарность Его Преосвященству Епископу Пантелеимону за живое участие в съезде и духовные наставления.

Считать плодотворной работу Дня Православного Волонтера в направлении достижения поставленных целей: обмен опытом волонтерского социального служения в Европе и в России, расширение сети действующих добровольческих групп и обучение созданию диаконических рабочих групп в приходах обеих Германских епархий, разработка конкретных идей и проектов, улучшение кооперации и коммуни-

кации между волонтерскими группами и отдельными представителями.

Участники Дня Православного Волонтера приняли решение постоянно пополнять банк данных добровольцев социального служения, проводить в дальнейшем встречи волонтеров и координаторов, организовывать обучение, а также встречи по обмену опытом социального служения, а День Православного Волонтера проводить впредь ежегодно, в первую субботу июля (в связи с празднованием памяти Свт. Иоанна Шанхайского и Сан-Францисского).

Организаторы рекомендуют новым волонтерам, а также действующим и будущим координаторам волонтерских групп призывать членов их приходов к активному участию в их деятельности и посильной помощи в работе «Доброго дела».

Организаторы призывают православную молодежь, а также прихожан всех возрастов жить полноценной православной христианской жизнью, являя свою веру в делах любви и милосердия, энергично развивать социальное служение в Церкви. А святитель и чудотворец Иоанн Шанхайский и Сан-Францисский, под покровительством которого прошла работа Дня Православного Волонтера, да будет нам во благих делах наших наставником и помощником.

Принято единогласно 5 июля 2015 г. в г. Кельн.

Алина Титова,

руководитель Русской Православной Диаконии в Европе «Доброе Дело»**■** 

# О ПОХОДЕ ПО СУВОРОВСКИМ МЕСТАМ ПРИХОЖАН МЮНХЕНСКОГО ПРИХОДА



приходе мюнхенского Собора Новомучеников и исповедников Российских появилась идея провести старшеклассников по следам армии Суворова в Швейцарских Альпах. Проект получил название «Живая тропа Суворова». Организацию похода взяла на себя руководитель паломнической службы Кафедрального собора Валерия Литвин.

На уроке истории в приходской Русской школе дети узнали о суворовских временах и походах суворовской армии, об исключительных человеческих качествах Александра Васильевича Суворова, о его мудрости (чего стоят многочисленные афоризмы!) и о его глубокой вере.

Как известно, Суворов не начинал важного дела без молитвы. Перед каждым сражением служил молебен и лишь после этого выступал против неприятеля. За свою жизнь Суворов руководил русской армией более чем в 60 сражениях и ни одного не проиграл. Он обладал мужеством, проницательностью, был примером христианского отношения к людям и пользовался безграничным доверием и любовью солдат.

В автобусе по дороге в Швейцарию дети посмотрели два фильма о Суворове, послушали старинные песни – те, которые пелись в суворовской армии. Всего в автобусе было около 50 человек, в большинстве учащиеся и выпускники Русской школы (от 14 до 20 лет), а также преподаватели и священнослужители.

Подъём к перевалу Сен-Готард начали из местечка Айроло в итальянской части Швейцарии – примерно оттуда же, откуда 215 лет назад суворовская армия начала легендарный переход через Альпы.

Погода стояла солнечная, но ветреная. Трепетали привязанные к рюкзакам белые бумажные флажки с портретом Суворова. Первые километры дались легко. Дети преодолевали крутые травяные и каменистые горки, срезая изгибы старой горной дороги, мощенной серым булыжником. А после первого десятка километров ноги загудели, стало труднее идти под напористым ветром. Путники почти не отдыхали. Когда осталось преодолеть последние два километра по булыжному серпантину, ветер немного стих, но туман всё ещё проносился серыми клочьями. «Вперед, чудо-богатыри!» – подбадривали мы друг друга словами Суворова.

«Что бы ни случилось, никогда не отчаивайся!» – вспоминала его слова и мысленно просила, чтобы мы успешно дошли, чтобы никто не заболел, не поскользнулся, чтобы хватило сил. Прятала лицо от шквалистого ветра и ощущала стук сердца, непривычного к долгим походам. Не знаю, что думали дети, но никто не жаловался, не просил остановиться и отдохнуть...

Коротко перевели дух, попили из ручья, огля-

дели каменистые утесы с полосками снега на вершинах и вообразили, что испытывали солдаты и офицеры суворовской армии в конце сентября, когда на перевале уже лежал снег и завывала вьюга; представили, как они с боем прорвались к вершине и расположились на привал, кто как сумел, среди камней и снега.

...А нашу группу ждал теплый и уютный молодежный отель. Мы приготовили ужин, и начался именно тот чудесный вечер, о котором мы все мечтали: с рассказами, шутками, песнями под гитару. Песни были разные – и русские народные, и украинские, и немецкие, и английские, давние и современные. Пели взрослые и ребята из разных городов Баварии, с разным уровнем русского языка, но все счастливые, с горящими глазами и радостными улыбками.

Утром мы сфотографировались у памятника Суворову: генерал верхом, коня ведет под уздцы проводник-швейцарец. Надо сказать, что швейцарцы чтут память русского генерала. Мы ощутили это и на следующий день, спустившись с перевала в предместья маленького городка Андерматта, к дому, где останавливался Суворов 24 сентября 1799 года. Местные жители были нам рады: они знают о полководце и гордятся, что Суворов стал частью их истории.

Пройдя 13 километров вниз по цветущей долине, мы достигли последней цели нашего путешествия. Возле «Чёртова моста» через глубокое ущелье, где, показав чудеса смелости и выносливости, суворовцы одолели французов, – высечен в скале двенадцатиметровый крест. Этот памятник был создан на средства князя Голицына, и земля вокруг него – 500 квадратных метров – в конце XIX века была бесплатно передана в собственность России. Здесь, в самом сердце Европы, возвышается памятник несгибаемому русскому духу, православному полководцу Александру Васильевичу Суворову и его мужественным солдатам.

26 июля этого года здесь произошло важное событие. Узнав о том, что школьники воскресной школы пройдут путем Суворова и придут почтить его память, владыка Михаил из Швейцарии решил лично возглавить молебен и панихиду по павшим воинам. В последний раз панихида у креста проводилась более 60 лет назад.

Владыка привез на молебен святыню Русской Зарубежной Церкви – чудотворную икону Божией матери Курскую-Коренную: ту самую икону, список которой носил с собой Александр Суворов.

Можно было бы сказать, что это случайное совпадение: икона именно в эти дни находилась в Швейцарии (обычно она пребывает в Нью-Йорке или путешествует); вопреки метеопрогнозу, вместо дождя в этот день вышло солнце. А ещё, именно в этот день на встречу с нами прибыла группа из Владимирской области под руководством Евгения Александровича Феноченко, настоящего суворовца по духу, восстанавливающего с группой энтузиастов построенный Суворовым храм. Мы вместе были и в Андерматте, и на молебне у Суворовского креста. К нам с большой радостью присоединился бывший мэр Андерматта Фердинанд Мухайм, который по собственной инициативе собрал средства на ремонт креста-монумента, за что получил награду от нашего Патриарха - и встретился с президентом России. Господин Мухайм принял Православие, и сделался большим другом нашей страны.

После совместной трапезы мы попрощались: Владыка Михаил, священники и прихожане из Цюриха, Берна, священнослужители нашего мюнхенского прихода, молодежь из разных городов Баварии, группа из России. Нас объединил дух Суворова. Обратная дорога в автобусе была легкой. Мы не спали, даже не чувствовали себя усталыми. Общались, вспоминали, пели...

Проект осуществился. Мы почтили память одного из лучших сынов России, великого православного полководца и его «чудо-богатырей», а они – через века – поделились с нами своим мужеством, любовью к ближнему, несгибаемой волей, выносливостью, терпением. Думается, что тропа Суворова может стать ежегодным маршрутом для тех, кому интересна история, кто хочет преодолеть Сен-Готард, увидеть памятные исторические места, найти друзей и единомышленников среди взрослых и молодежи. Приглашаем всех к сотрудничеству.

Вера Стромова

От редакции для интересующихся:

В интернете выложен фильм

https://m.youtube.com/watch?v=XIXq7Y0VMTQ&sns=e

# К СТОЛЕТИЮ СО ДНЯ КОНЧИНЫ ПРОТОИЕРЕЯ АЛЕКСИЯ МАЛЬЦЕВА

28 апреля 1915 года скончался прото иерей **Алексей Мальцев**, церковный историк, переводчик, миссионер, основатель и организатор Свято-Князь-Владимирского братства. Он похоронен на Никольском кладбище Александро-Невской лавры.

результате гармонического сочетания теории с практикой, высокого, развитого ума с прекрасным всеобъемлющим сердцем и твердой, настойчивой волей и получился тот дивный чарующий облик всего душевного склада... отца протоиерея, который так пленительно действовал на всех окружающих его и так неотразимо их покорял. Очевидно, в этойто полной гармонии всех высших духовных способностей - ума, сердца и воли - и заключалась вся тайна его обаяния. Она, прежде всего, в нем самом создавала ту идеальную внутреннюю слаженность, умиротворенность и уравновешенность, которая наполняла все его существо, делала его необыкновенно спокойным, светлым, радостным и благодушным и даже превращала его в источник добра, света и тепла для всех окружающих его и имевших с ним... личное соприкосновение» - так писал в своих воспоминаниях профессор А.А.Покровский о замечательном русском протоиерее Алексее Мальцеве. Описанные профессором душевные черты позволили отцу Алексею создать один из самых ярких и редких примеров подлинного миссионерства в инославной среде.

Выпускник Ярославской духовной семинарии и Петербургской духовной академии, к 32 годам уже опытный священник, отец Алексей в 1886 году был назначен настоятелем посольской домовой церкви святого Владимира в Берлине.

На немецкой земле отец Алексей трудился вплоть до начала Первой мировой войны в 1914 году. За это время он сумел вывести православие не только за границы посольской церкви, но и за пределы русского этноса.

Прежде всего, отец Алексей сделал саму по-



сольскую церковь полноценной общиной, превратил ее в приход, в котором не только совершались службы, но и велась активная социальная, просветительская и миссионерская работа.

Эта работа была в первую очередь адресована русским рабочим, оказавшимся на чужбине (экономическая ситуация того времени многих вынуждала ехать на заработки в Западную Европу и даже в Америку). Их помогали обеспечивать жильем, питанием, работой, и, если требовалось, возвращением на Родину. Но очень быстро в общинную жизнь стали вливаться представители других сословий.

«Всего значительнее все же была не деятельность, а сама личность Алексея Петровича. Она выступает в удивительном ореоле настоящей доброты, ласки, любви, заботы. Кого бы ни занесла судьба в Берлин, он не мог там чувствовать себя одиноким и покинутым, пока там был Алексей Петрович. Всех приютить, успокоить, приискать дело, всячески помочь – вот что ставил своей прямой задачей Алексей Петрович» – писала в 1916 году «Христианская жизнь».

Уже в 1890 году инициативы отца Алексея нашли институциональное и юридическое оформление. Было создано Свято-Князь-Вла-

димирское братство, которое пользовалось поддержкой Церкви, Российского государства и многих представителей русской общественности.

Позже отец Алексей выкупил небольшой участок земли под православное кладбище и кладбищенский храм.

Отец Алексей был не только блестящим организатором приходской жизни, но и церковным ученым. Ему принадлежат десятки больших и малых сочинений, в основном о церковной жизни в Германии – ее истории, возможностях и перспективах.

Протоиерей Алексей организовал в Берлине и собственное издательство «Bratstwo», где печатался «Ежегодник Берлинского братства» (содержавший исчерпывающие сведения о православных церквях за границей и об их священнослужителях), а также журнал «Церковная правда». Но, пожалуй, главным достижением отца Алексея на церковно-просветительском поприще стал перевод православного богослужения на немецкий язык: этим переводом и по сей день пользуются священники в Германии.

Результатом миссии стало обращение многих этнических немцев в православие. Один из них, Антон Фердинанд Гекен был крещен с именем Василий, а затем стал первым за всю историю Германии немецким православным священником. Отец Василий был многолетним соратником отца Алексея.

Протоиерей Алексей Мальцев был вынужден покинуть Германию после начала Мировой войны.

В апреле 1915 года в Кисловодске, где он находился на лечении, отец Алексей скончался. Его прах был перевезен в Санкт-Петербург и захоронен на Никольском кладбище Александро-Невской лавры.

© 2015 Пресс-центр оргкомитета празднования 300-летия Александро-Невской Лавры

### Содержание № 4/2015

- 1 Послание Патриарха Тихона чадам Православной Российской Церкви
- 3 Сященноисповедник Архиепископ Лука: Слово в день Покрова Пресвятой Богородицы
- 4 Священномученик Фаддей (Успенский): Слово в день святого апостола Иоанна Богослова
- 6 Святитель Иоанн Шанхайский и Сан-Францисский: Похвальное слово св. равноапостольному князю Владимиру
- 11 Иерей Димитрий Свистов: Спор между «иосифлянами» и «нестяжателями»
- 16 Из жизни епархий: июнь август
- 26 Степан Алхименко: Первый День Православного Волонтера Германии
- 27 Алина Титова: Подведение итогов, резолюция первого "Дня Православного Волонтера"
- 29 Вера Стромова: О походе по Суворовским местам прихожан Мюнхенского прихода
- 31 К столетию со дня кончины Протоиерея Алексия Мальцева

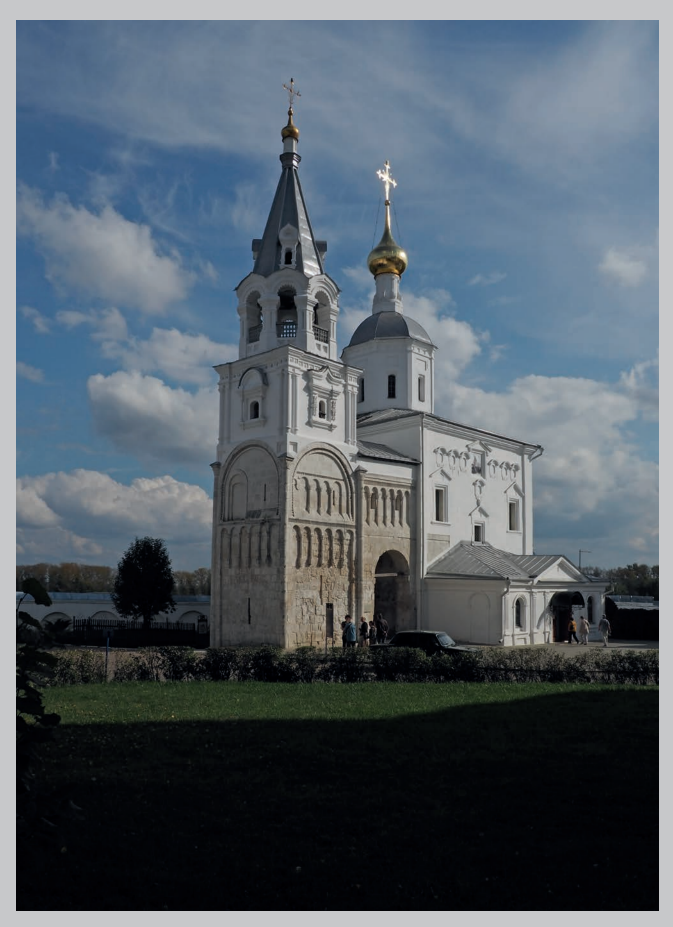
«Вестник» является официальным органом Германской Епархии Русской Православной Церкви Заграницей. Редакторы «Вестника» стараются по совести высказывать мысли, согласные с учением Святой Православной Церкви и нашей иерархии. Однако, при всем старании авторов, иногда могут допускаться ошибки. Ответственность за такие ошибки ложится исключительно на авторов статей и на редакторов «Вестника», но ни в коем случае не на Архиерейский Синод или Епархиальное управление, которые не ведут предварительной цензуры и не могут знать заранее, где и что будет напечатано. «Вестник» издается трудом и иждивением братства Преп. Иова в Мюнхене. Всех заинтересованных в его существовании и распространении мы просим жертвовать на наш счет с соответствующим указанием на переводе.

Счет монастыря:

Kto. 53031-801 BLZ: 700 100 80 (Postbank Munchen) из-за границы: IBAN: DE29 7001 0080 0053 0318 01 BIC: PBNKDEFF

Адрес Редакции **«VESTNIK»** Kloster des Hl. Hiob von Počaev Hofbauernstr. 26, D-81247 München – Deutschland Tel.: (089) 203 19 085 Fax: (089) 88 67 77 http://www.rocor.de

http://www.russianorthodoxchurch.ws (CIIIA)



Боголюбов монастырь (XII-й в.).

