





27 октября иподиакон Виталий Фельхле был рукоположен во диакона, после чего служил свои первые литургии в мюнхенском монастыре преп. Иова Почаевского.

Новорукоположенный для берлинского прихода диакон Мартин Валханов служит положенные по уставу сорок литургий также в монастыре преп. Иова Почаевского.





# РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ АРХИЕПИСКОПА МАРКА БОГОЛЮБИВОЙ ПАСТВЕ ГЕРМАНСКОЙ ЕПАРХИИ

Свътъ намъ возсія Христе Боже Твое пришествіе, Свътъ отъ Свъта, Отчее сіяніе... (Рождественская вечерня)

ождество Христово, дорогие братия и сестры, есть "самое важное событие с того дня, когда возникло солнце, до дня, когда оно погаснет" (преп. Авва Юстин). В этот светлый праздник Святая Церковь свидетельствует: "Рождество Твое Христе Боже нашъ, возсія мірови свѣтъ разума (познания)"... Что это значит? Это значит, что до воплощения Слова Божия никто из людей не мог видеть Бога, живущего во свътъ неприступнъмъ (1 Тим 6, 16); но родился от земной Девы Богочеловек Господь Христос, Отчее сіяніе, и Собой принес людям спасительное знание - свет боговедения. Негасимое предвечное Солнце правды вочеловечилось и вселилось - в смиренном младенческом облике - в наш помраченный, временный и тленный земной мир.

Ныне мы празднуем рождение Того, Кто Сам о Себе сказал: Азъ есмь свътъ міру (Ин 8, 12). Но будем, дорогие братия и сестры, праздновать со страхомъ и трепетомъ, ибо свъть сей, согласно Слову Божию, есть одновременно и суд: судъ, яко свътъ пріиде въ міръ, и возлюбиша человъцы паче тьму, неже свътъ (Ин 3, 19). Сказано это не только о современных Христу иудеях, не принявших Его. Сказано это о всех тех, кто во все времена, даже до конца міра, отвергает свет Любви Христовой, возлюбив греховный мрак. Грехом падший человек заразил первозданный безгрешный мир и погрузил его во тьму, во власть смерти и диавола. Грехом и маловерием и сегодня мы, крещенные во Христа, можем пасть и отпасть от Господа. Чтобы избежать этой опасности, будем взывать к Нему, как учит нас Святая Церковь: "Солнце многосвътлое, возсіяй покаянія ми спасительное сіяніе" (Октоихъ). На такой призыв Господь не замедлит отозваться, потому что Он для того и явился среди людей, чтобы победить грех, смерть и диавола. Нам же даровано стать причастниками Его победы, если мы, уверовав несомненно в Его Божественное всемогущество, облечемся въ оружіе свъта (Рим 13, 12) Христова, чтобы с Его помощью победить в себе мрачную силу греха и смерти и по неложному обетованию Спасителя стать истинными сынами свъта (Ин 12, 36).

В этом и состоит наше божественное предназначение, цель и смысл нашей земной жизни. Об этом напоминает нам сегодняшний Праздник: Сам Бог приходит на землю, чтобы вернуть человека его Праобразу, его началу, его Творцу. Бог рождается в теле человеческом таинственным образом, чтобы человек также таинственно переродился из падшего, смертного и тленного существа в бога по благодати.

Возблагодарим же от всего сердца многомилостивого Господа, изъ тьмы призвавшаго нас въ чудный Свой свътъ (1 Петр 2, 9). Когда в конце времен Господь Христос пріидетъ во славъ Отца Своего воздать каждому по дъламъ его (Мф 16, 27), когда это чувственное солнце погаснет, как догоревшая свеча, спасенные Христом будут вечно блаженствовать в нетварном свете Солнца правды и не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном (ср. Откр 22, 5). Тому порука Христос Бог наш, родившийся в Вифлееме от Приснодевы Марии – Альфа и Омега, начало и конец. Аминь.

Христосъ раждается, славите! Мюнхен-Берлин Рождество Христово 2013г.

+ ofenueruckon Sape

Марк, архиепископ Берлинский и Германский

Свят. Феофан Затворник

## РАЗМЫШЛЕНИЯ НА РОЖДЕСТВО ХРИСТОВО

лава Тебе, Господи! И еще дождались мы светлых дней Рождества Христова: повеселимся же теперь и порадуемся. Св. Церковь нарочно для того, чтоб возвысить наше веселие в эти дни, учредила перед ними пост – некоторое стеснение, чтобы вступая в них, мы чувствовали себя как бы исходящими на свободу. При всем том Она никак не хочет, чтобы мы предавались услаждению только чувств и одним удовольствиям плотским. Но исстари, наименовав эти дни святками, требует, чтобы самое веселие наше в течение их было свято, как они святы. А чтобы не забылся кто веселясь, она вложила в уста нам краткую песнь во славу родившегося Христа, которою остепеняет плоть и возвышает дух, указывая ему достойные дней этих занятия: «Христосъ раждается - славите» и проч.

Славьте же Христа, и славьте так, чтоб этим славословием усладились душа и сердце, и тем заглушился позыв ко всякому другому делу и занятию, обещающему какую-либо утеху. Славьте Христа: это не то, что составляйте длинные хвалебные песни Христу, нет; но если, помышляя или слушая о рождестве Христа Спасителя, вы невольно из глубины души воскликнете: слава Тебе, Господи, что родился Христос! – этого и довольно; это будет тихая песнь сердца, которая пройдет, однако же, небеса и войдет к Самому Богу. Воспроизведите немного пояснее то, что совершено для нас Господом – и вы увидите, как естественно ныне нам такое воззвание.

Чтоб это было для нас легче, приравняем к этому следующие случаи. Заключенному в темнице и закованному в узы царь обещал свободу... Ждет заключенный день – другой, ждет месяцы и годы... не видит исполнения, но не теряет надежды, веря цареву слову. Наконец, показались признаки, что скоро-скоро, внимание его напрягается; он слышит шум приближающихся с веселым говором: вот спадают запоры и входит избавитель... Слава Тебе,

Господи! восклицает невольно узник. Пришел конец моему заключению, скоро увижу свет Божий!

Другой случай: больной покрытый ранами и расслабленный всеми членами, переиспытал все лекарства, и много переменил врачей; терпение его истощилось, и он готов был предаться отчаянному гореванию. Ему говорят: есть еще искуснейший врач: всех вылечивает и именно от таких болезней, как твоя; мы просили его – обещал прийти. Больной верит, возникает к надежде и ждет обещанного... Проходит час, другой, более – беспокойство снова начинает точить душу его... Уже под вечер кто-то подъехал... идет... отворилась дверь, и входит желанный ... Слава Тебе, Господи! вскрикивает больной.

Вот и еще случай: нависла грозная туча; мрак покрыл лицо земли; гром потрясает основания гор и молнии прорезывают небо из края в край: от этого все в страхе, словно настал конец мира. Когда же потом гроза проходит и небо проясняется, всякий, свободно вздыхая, говорит: Слава Тебе, Господи!

Приблизьте эти случаи к себе и увидите, что в них вся наша история. Грозная туча гнева Божия была над нами, – пришел Господь-Примиритель и разогнал эту тучу. Мы были покрыты ранами грехов и страстей – пришел Врач душ и исцелил нас... Были мы в узах рабства – пришел Освободитель и разрешил узы наши... Приблизьте все это к сердцу своему и восприимите чувствами своими, и вы не удержитесь, чтоб не воскликнуть: слава Тебе, Господи, что родился Христос!

Не усиливаюсь словами моими привить к вам такую радость: это недоступно ни для какого слова. Дело, совершенное родившимся Господом, касается каждого из нас. Вступающие в общение с Ним приемлют от Него свободу, врачевство, мир, обладают всем этим и вкушают сладость того. Тем, которые испытывают это в себе, незачем говорить: «радуйтесь», потому

что они не могут не радоваться, а тем, которые не испытывают, что и говорить: «радуйтесь»; они не могут радоваться. Связанный по рукам и по ногам, сколько ни говори ему: «радуйся избавлению» – не возрадуется; покрытому ранами грехов откуда придет радость уврачевания? Как вздохнет свободно устрашаемый грозою гнева Божия? Таким можно только сказать: «пойдите вы к Младенцу повитому, лежащему в яслях, и ищите у Него избавления от всех обдержащих вас зол, ибо этот Младенец – Христос Спас мира».

Желалось бы всех видеть радующимися именно этою радостью и не хотящими знать других радостей, но не все сущие от Израиля - Израиль. Начнутся теперь увеселения пустые, буйные, разжигающие похоти: глазерство, кружение, оборотничество. Любящим все это сколько ни говори: «укротитесь», они затыкают уши свои и не внемлют - и всегда доведут светлые дни праздника до того, что заставят милостивого Господа отвратить очи Свои от нас и сказать: «мерзость Мне все эти празднества ваши»! И действительно, многие из наших увеселений общественных воистину мерзость языческая, то есть, одни прямо перенесены к нам из языческого мира, а другие, хотя и позже явились, но пропитаны духом язычества. И как будто нарочно они изобретаются в большем количестве в дни Рождества и Пасхи. Увлекаясь ими, мы даем князю мира - мучителю своему, противнику Божию, повод говорить к Богу: «Что сделал Ты мне Рождеством Своим и Воскресением? Все ко мне идут!» Но да проносятся чаще в глубине сердца нашего слова 50-го псалма: «Ты праведен в приговоре Твоем и чист в суде Твоем»...

Нас увлекает просвещенная Европа... Да, там впервые восстановлены изгнанные было из мира мерзости языческие; оттуда уже перешли они и переходят и к нам. Вдохнув в себя этот адский угар, мы кружимся как помешанные, сами себя не помня. Но припомним двенадцатый год: зачем это приходили к нам французы? Бог послал их истребить то зло, которое мы у них же переняли. Покаялась тогда Россия, и Бог помиловал ее. А теперь, кажется, начал уже забываться тот урок. Если опомнимся, конечно, ничего не будет; а если не опомнимся, кто весть, может быть, опять пошлет на нас Господь таких же учителей наших, чтоб привели нас в чувство и поставили на путь исправления. Таков закон правды Божией: тем врачевать от греха, чем кто увлекается к нему. Это не пустые слова, но дело, утверждаемое голосом Церкви. Ведайте, православные, что Бог поругаем не бывает; и ведая это, веселитесь и радуйтесь в эти дни со страхом. Освятите светлый Праздник святыми делами, занятиями и увеселениями, чтоб все, смотря на нас, сказали: у них святки, а не буйные какие-нибудь игрища нечестивцев и развратников, не знающих Бога.

«Домашняя беседа», 1871, вып. 52, с. 1226-1228.

Митр. Филарет (Вознесенский)

## СЛОВО НА БОГОЯВЛЕНИЕ

день праздника Богоявления – Крещения Господня, всякому православному христианину не лишнее вспомнить о другом крещении, о том крещении, которое совершено было над каждым из нас, православных христиан, крещении, в котором каждый из нас дал устами

своих крестных родителей обещание Богу в том, что он будет всегда отрекаться от Сатаны и дел его и будет всегда соединяться, "сочетаться" со Христом.

Это, повторяю, является особо приличествующим для настоящего дня. Вот сейчас будет совершаться торжественный чин великого

освящения воды. Его центром, главной, можно сказать частью, является величественная молитва, в которой прославляется Господь и призывается благодать Святого Духа на освящаемую воду. Молитва эта начинается прекрасными словами: "Велій еси, Господи, и чудна дъла Твоя и ни едино убо слово достойно есть к пѣнію чудесъ Твоих". Те, кто бывал при совершении таинства крещения и присутствовал внимательно, те знают, что молитва на освящение воды, в которой будет креститься человек, начинается этими же словами, и первая часть этой молитвы совершенно одинакова, как при великом освящении воды, так и при совершении таинства крещения. И только потом, в последней части, молитва при совершении таинства крещения изменяется, применительно к этому таинству, когда будет креститься новая душа человеческая.

Так вот, не мешало бы нам вспомнить о тех обетах, которые даны при крещении от лица каждого из нас. Когда человек крестится взрослым, как это и теперь иногда бывает, а в особенности часто было в древности, то он сам дает обеты от своего лица, а если он крестится в младенчестве, то за него эти обеты произносит его крестный отец или крестная мать -"восприемники", как их называет Церковь. И вот эти обеты, в которых христианин обещался Богу отрицаться сатаны и всех дел его и сочетаться, соединиться со Христом, эти обеты не только забываются людьми, но многие вообще ничего не знают о них и о том, что эти обеты за них произнесены и что они должны были бы подумать о том, как надо эти обеты исполнить.

А что, если в последний день истории человеческого рода на земле – в день Страшного Суда окажется, что человек обеты-то дал (или за него дали восприемники), а он и не знает, какие это обеты и что было обещано? Что будет с таким человеком?

Подумайте, братие, о том, что значит отречься от сатаны и всех дел его и сочетаться Христу.

Сейчас время такое, что человечеством овладела богопротивная суета, в которой царст-

вует враг рода человеческого и, как говорилось в старину, заставляет почти всех людей "плясать под свою дудку". Вся эта суета, из которой слагается наша теперешняя жизнь, есть суета богопротивная, в которой Бога нет, в которой хозяйничает и управляет Божий враг. Если мы дали обет отречься сатаны и всех дел его, то должны, исполняя его, стараться не подавлять свою душу этой суетой, но отказаться от нее, и помнить о том, что, как говорит Церковь (Лк 10, 42), едино есть на потребу – одно только нужно – помнить, что надо сочетаться Христу, т.е. не только исполнять заповеди Его, но и стараться соединиться с Ним.

Подумай же об этом, душа христианская, в этот день светлого и великого праздника, подумай, и молись, чтобы Господь послал тебе твердую веру и решимость эти обеты исполнить, а не поглощаться суетой мира и терять связь с Господом, с Которым ты обещался сочетаться навсегда.

Сегодняшний праздник именуется праздником Крещения Господня, иначе праздником Богоявления; но те, кто хорошо знают церковный устав, знают и то, что иногда в этом уставе он также именуется "праздникомъ святыхъ Богоявленій" – во множественном числе.

Почему? А вот почему: конечно, центром воспоминаний нынешнего праздничного дня является то, о чем сегодня пели певцы – "Богъ Слово явися плотію роду человъческому". Воплощенный Сын Божий, о рождестве Которого, когда Он родился, знали только совсем немногие, "явися роду человъческому", ибо Его крещение есть как бы торжественное выступление Его на Свое служение, которое Он после этого и совершал до смерти и воскресения Своего.

Но в то же самое время, сегодняшний праздник характерен тем, что, как поется в его тропаре, в этот именно праздник "троическое явися поклоненіе". Все три Лица Святой Троицы впервые явились в раздельности Своей, почему и именуется этот праздник, повторяю, "праздникомъ святыхъ Богоявленій". Люди услышали голос Бога Отца: Сей есть Сынъ Мой возлюб-

ленный, о Немже благоволихъ (въ Которомъ Мое благоволеніе – Мф 3, 17), Сын Божий принимал крещение от Иоанна (причем, мы знаем из Евангелия, что Иоанн Креститель как бы растерялся, когда пришел к нему Спаситель мира, и пробовал Его удержать), а Дух Святый в виде голубя от Отца сошел на Сына. Таким образом, впервые "троическое явися поклоненіе", почему Церковь так и поет в тропаре, почему и называет этот праздник "праздникъ святых Богоявленій".

Христос Спаситель явился, чтобы начать Свое спасительное служение.

Не так давно здесь, когда был другой великий праздник – Рождества Христова, мы говорили о том, что Господь Своим рождеством в убогом вертепе, когда Он соблаговолил положиться в скотских яслях, этим как бы подчеркнуто отверг всякую земную славу, всякую земную пышность и великолепие, ибо не благоволил Он явиться в царских чертогах или богатых палатах, а вот именно в этих убогих и скромных условиях. И этим сразу показал, что Он принес на землю новое начало, начало смирения.

Смотрите же, как Он, так сказать, верен Сам Себе, как Он и ныне, в сегодняшний великий праздник, то же самое начало смирения проводит явно и несомненно для нас. Ибо, куда Он пришел? На Иордан. Зачем? Креститься от Иоанна. Но к Иоанну приходили грешники, исповедовали ему грехи свои и крестились. А Он был без греха, "неприкосновенен греху", абсолютно от него свободен и чист, и, однако же, смиренно становится в ряд с другими грешниками, как будто бы Он нуждается в этом очистительном омовении водою. Но знаем мы, что не вода очистила Его, святейшего и безгрешного, а Он воду освятил тем, что благоволил омыться ею, как об этом пелось сегодня во время освящения воды: "Днесь водъ освящается естество". Итак, Иисус Христос принес на землю начало смирения, и был верен ему в течение всей Своей жизни. Но мало этого. Он и нам оставил завет: Пріидите... и научитеся отъ Мене, яко кротокъ есмь и смиренъ сердцемъ,

и обрящете покой душамъ вашимъ (Мф 11, 28–29).

Припомните еще один светлый, радостный весенний праздник – праздник Благовещения.

Вот Преблагословенная Дева Мария слышит Архангела благовестие о том, что через Нее совершится - о воплощении Бога; что говорит ее святейшая, чистейшая и непорочная душа, когда Она пришла к Своей родственнице Елисавете, чтобы поделиться с нею Своею радостью? Она только говорит: Величить душа моя Господа и возрадовася духъ мой о Бозъ Спасъ моемъ, яко призре на смиреніе рабы Своея (Лк 1, 46–48). Это смирение и было красотой ее духа. Из самого повествования о Благовещении мы знаем, что Архангел к Ней явился в тот момент, когда Она, прочитавши пророчество Исаии о воплощении Бога от девы, и не помыслила применить это к Себе, но только подумала в глубине смирения Своего: "Как была бы Я рада, если бы Я была последней служанкой у этой благословенной Девы..." И тут пред Ней предстает Архангел Гавриил со своим благовестием. На смирение ее призрел Господь, Сам кроткий и смиренный.

Он заповедал и нам смирение, вопреки началам гордыни и самолюбия, которыми пышет теперешнее человечество.

Смотрите, почему у нас так много несогласий, и в ограде церковной, и в приходах? Потому что всюду сталкиваются раскаленные человеческие самолюбия, а если бы в нас было то смирение, к которому Господь нас призывает, то ничего этого не было бы.

Научимся же у нашего Спасителя, Который как последний грешник пришел к Иоанну, чтобы креститься от него, научимся от Него этой боголюбезной и благоуханной добродетели, без которой, как говорили святые Отцы, никакая другая добродетель совершенной быть не может. Аминь. ■

http://www.holytrinitymission.org/books/russian/sermons\_metr\_philaret\_2.htm#\_Toc34282187

Преп. Юстин Челийский

### ТОЛКОВАНИЕ НА ПОСЛАНИЕ К ГАЛАТАМ

Продолжение. Начало см. «Вестник» 3/2011, стр. 11.

12 Братія, неужели вы думаете, что нашли новую истину и новый путь спасе-**L** ния, когда хотите приступить к Закону Моисееву. Прошу васъ, смотрите на меня и берите пример с меня: я был великим ревнителем Закона, а это то, чем вы хотите теперь быть; но я, познав Христа, истинного Мессию и Спасителя, отверг Закон, и весь пошел за Спасителем ради спасения души своей, - поэтому будьте какъ я. Пользуйтесь моим опытом. Но если вы и далее будете упорствовать в этом желании следовать Закону Моисееву, знаете ли, кого вы обидите? Не меня, но себя. Да, себя, ибо вы лишите себя Спасителя и спасения; потеряете Господа Христа, единственного Спасителя рода людского под небом. Если вы потеряете Его, то вы потеряете: Вечную Истину, Вечную Правду, Вечную Любовь, Вечную Жизнь, Царство Небесное; потеряете единственного истинного Бога во всех мирах, и этим единственного победителя смерти. А какая вам тогда польза, хотя бы вы приобрели даже все миры? Ибо что такое все эти миры, для человека, не имеющего истинного Бога, но муку за мукой, и яд за ядом, и труп за трупом? Это самое страшное, что с вами может случиться: потерять Христа Спасителя. А что страшнее для человека, чем не иметь единственного истинного Спасителя, и так остаться жалким рабом греха, смерти и диявола?

4, 13 Благовъстіе о едином Спасителе я вам первый принес: и показал, и доказал вам не только словами, но и чудесами, что Иисус Христос действительно единственный Спаситель человека в этом земном мире. Эту истину вы всем существом и почуствововали, и приняли, хотя я ее вам проповедовал въ немощи плоти. Почему вы тогда из-за немощи плоти моей не отвергли это благовъстіе и истину? Потому что увидели, что Господь всеспасоносный через немощь мою показывает всю Свою силу: Он обнаруживает и дарует вам все Боже-

ственные блага Свои и все Божественные силы Свои. А еще и потому, что вы почувствовали, что моя болезнь меня постигла по Божьему промыслу: напомнить мне, дабы я не возгордился, что через меня открываются и даруются вам такие несказанные блага Божии и силы Божии; чтобы мне напомнить о милой немощи моей, и о временности и смертности тела; чтобы я не вообразил, что что-либо из этого мое, но чтобы прежде всего я, а после меня и ради меня также и вы знали, что спасение только от Спасителя, и все, что спасение приносит: победу над грехом, смертью и диаволом, воскресенье, вечную жизнь, вечную истину, вечную любовь, вечное блаженство, вечный рай. 4, 14 Из-за всего этого вы не презрели искушенія моего во плоти моей, и не возгнушались имъ, но приняли меня, какъ Ангела Божія: ибо только Ангелъ Божій мог вам принести такое невиданное благовестие и показать вам небо на земле, Бога среди людей, Победителя смерти среди рабов смерти, безгрешного Богочеловека в царстве греха. И вы почувствовали, что тут не я главное, а Он - Господь и Спаситель, и все, что Он олицетворяет и приносит через меня ничтожного, больного, нищего. Человек? Разве человек, какой-либо человек, а тем более я больной человек, может людям давать такое здоровье, и духовное, и телесное, полное вечной истины, вечной правды, вечной любви, полное неба, Бога, бессмертия, вечности? Глядя на чудесные Божественные дары, который вам единственный Бог и Господь, Іисусъ Христосъ, Богочеловек - предлагал и дал через меня болящего, вы меня не только приняли как Ангела Божія, но как Христа Іисуса. Настолько стал я неприметнен для вас, я - Савл и Павел, ибо я вам ничего своего не давал, но только то, что принадлежит Ему, а через все это Его Самого - чудесного и незаменимого Господа Христа, Спасителя и Богочеловека. В этом и есть несказанная радость моя - что я не себя проповедую, а Его – единого Спасителя, и что не себе живу, но Ему, и что не себя хочу и желаю, а только Его: чтобы целиком быть в Нем и Он был бы во мне. Радость над радостями для меня: что не я живу, но во мне живет Господь Христос; и вы меня приняли какъ Христа Іисуса. И справедливо, ибо ничего своего я вам не предлагаю и не даю, ибо я давно умер для себя, давно умер Савл, чтобы во мне мог жить вечный Бог и Господь – Иисус Христос.

4, 15 И из-за всего этого, какъ вы были блаженны! Воистину, несравненное и совершенно исключительное блаженство на земле: знать единственного истинного Бога и Спасителя, принять через Него спасение, и жизнь вечную, и все божественные силы и радости. Действительно, только это и заслуживает называться блаженствомъ человека в этом мире. Все другое, в сравнении с этим, разве не проклятие? Проклятие есть и совесть человека без Бога, ибо рано или поздно она неизбежно станет рабом соблазна, лакеем греха, пленником смерти. Так и душа человека без Бога, так и ум, так и воля, так и истина человеческая без Бога, и правда человеческая без Бога, и добро человеческое без Бога, и жизнь человеческая без Бога – все только проклятие к проклятию. Напротив, блаженство - совесть человека, когда она исполнена Христом Богом; блаженство и душа, и ум, и сердце, и воля, когда они исполнены Христом Богом; блаженство и истина человека, и правда, и добро, и жизнь и смерть, и все человеческое - когда оно исполнено Христом Богом; блаженство за блаженством, непрерывная процессия бессмертных блаженств. Почувствовав это во Христе, Которого я вам проповедовал, и видев, что я вам это блаженство даю, вы меня настолько полюбили, что были готовы отдать мнть очи свои. Евангелием Христовым я вам дал другое зрение, другие очи: духовные, и бессмертные, и всевидящие; ими вы видите единого истинного Бога, и вечную Истину, и вечную жизнь, и все небесные блага: видите невидимое! Через видимое видите невидимое, как душу и сердце всего видимого (cp. 2 Kop 4, 18).

4, 16-17 И я, который вам Христом Иисусом

сказал всю истину неба и земли, неужели этим я сделался врагомъ вашимъ, сказав вамъ истину, и тем, что и теперь вамъ истину говорю? Да, и теперь говорю вам, не обинуясь, всю истину, всю без остатка. Что есть истина? Богочеловек Христос, и все что в Нем и от Него. А я вам только это и говорю. Ничего людского, ничего человеческого, но только и единственно Богочеловеческое. А в этом не может быть и малейшей неистины. Все только истина сверху донизу. А все что не от нее, и что против нее, и что удаляет от нее, вот - это неистина, это ложь, это сам диавол: ибо он - ложь, и отец лжи, и как таковой не стоит внутри Истины, весь выпал из Нее, и отпал от Нее, и поэтому в нем нет истины (Ин 8, 44). А те, которые хотят вас отлучить от Единой Истины, Всеистины, и суть чада лжи, чада отца лжи, ложные учители; их ревность служит во зло им, а вам на погибель. И если вы станете ревновать их лжи,что останется от вашей веры во Христа Спасителя? Что останется от вашего спасения? Что останется от вашей неспасенной души? Смерть, смерть, смерть. Не обманывайтесь, и грех имеет свой огонь, свой жар, которым души грехолюбцев запаляются и распаляются в пожар. Если вам этот пожар охватит всю душу, всю совесть, кто его угасит, если не Единый Спаситель от греха, смерти и диавола – Господь Христос, от которого вы хотите отлучиться, соблазненные ложными учителями?

4, 18 Знайте выше всего, что требуется знать: надо всегда ревновать въ добромъ, чтобы оно не угасло в вас. Ибо Господом Иисусом нам дано божественное добро, чтобы оно пронизало, и захватило, и оплодотворило все наше существо: закваска божественная в три квашни нашего существа - ум, сердце, волю. Все это должно вскиснуть божественным добромъ, чтобы стать ежедневной пищей, хлебом жизни, нисходящим с небес и дающим вечную жизнь всему человеческому: и сердцу, и уму, и воле, и бытию. Диавол же неустанно ревнуетъ во зле: вы защищаетесь против него, непрестанно ревнуя въ добръ, в Христовом добръ. Всю волю свою внесите в добро, и этим ее укрепите, охристовите, обогочеловечите. Если вы этого

не сделаете, ложные учители могут вас легко соблазнить и превратить в неразумных ревнителей зла. Стойте и умом, и волей, и сердцем во Христе Иисусе, чтобы адова сила зла у вас через ложных учителей не украла все Христовы блага. Ибо диавол только это и делает: невидимо обходит сердца человеческие и "крадетъ посъянное въ сердцъ" человеческом, посеянное Христом семя небесных истин (ср. Мф 13, 19; Лк 8, 12). А когда он украдет из сердца вашего то, что посеял Небесный Сеятель – Христос, что тогда остается в вас, кроме неистины, смерти и греха?

4, 19 Жизнь христианина есть непрерывный подвиг: подвиг охристовления, подвиг обогочеловечения. В чем он? Вот в чем: чтобы Господь Христос стал в тебе не только живой истиной, и живой правдой, и живой любовью; не только, чтобы Его истины жили в тебе, и росли, и умножались; но чтобы Он весь был в тебе, полнотой Своей Богочеловеческой Личности, чтобы образъ Его был на всем твоем и во всем твоем; чтобы не ты больше жил, но жил бы в тебе Христос: чтобы ты душей своей стал весь христообразен; чтобы Христов образъ отражался во всем твоем, и был на всем твоем. А образъ Христовъ как в нас изображается? С помощью святых таинств и святых добродетелей. Каждая из них рисует Христовъ образъ в нас, пока они сообща, все вместе живя в нас, полностью не нарисуют его, и в нас не обретется живой, вечно живой образъ Богочеловека Христа. Начинается со святого таинства крещения: оно прежде всего живописует образъ Спасителя в человеке христианине. Впоследствии этот образъ сохраняется, и пополняется, и совершенствуется через остальные святые таинства и святые добродетели: причастие, исповедь, веру, любовь, молитву, пост, кротость и другие по порядку, и это все так, всю жизнь так – доколъ не изобразится въ васъ Христосъ, пока Христос не изобразится в вас. Да, Христос изобразится въ васъ вместо всего другого и вместо тебя самого. Ибо без образа Христова в себе человек - чудовище и страшилище. Поэтому все старание обратите на это: чтобы Христосъ изобразился въ васъ. Если вы даете место в

себе греху и грехам, страсти и страстям, они постепенно и неприметно образують въ васъ - знаете чей образ? - Диавола. Ибо каждый грех есть кисточка, которой диавол в душе твоей рисует себя, пока через многие грехи и страсти полностью не нарисуется в тебе, и так образом своим помрачит и заслонит образъ Божий, данный тебе при сотворении. А вы, Галаты, бывшие язычники, знаете, какую страшную и огромную силу имеет диавол над душой человеческой, пока Господь Христос ее не посетит и не исполнит. 4, 20 А теперь я въ недоумпьнии о васъ, хотпълъ бы я быть у васъ, чтобы лично и устно предупредить вас о той опасности, которая грозит вашей вере от ложных учителей, а через веру грозит и самому Господу Христу, который верою и любовью в вас. Но что я говорю? Грозит не Ему, ибо Его никакой грех ваш не может убить или уничтожить, только может Его устранить из вас, лишить вас Его, ибо Он ни в ком не обитает насильно. А вы без Него? Без образа Его в себе, что вы суть? И чем будете? О да, вы опять вернетесь в свой прежний ад, в мир без Христа, в жизнь без Христа. А это разве не ад, и не царство всякого зла, всякого греха и всякого диавола?

 4, 21 Если вы хотите понять божественный, промыслительней смысл Ветхозаветного Закона, его событий и личностей, тогда благочестиво погрузитесь в его глубины, загляните из-за завесы видимого в божественные таинства невидимого. И тогда, с помощью Божией, вы за ваше смирение и смиренномудрие, уразумеете духовный смысл исторических событий и происшествий. Возьмите это историческое событие: 4, 22-23 Авраамъ импълъ двухъ сыновъ, Исмаила и Исаака; Исмаила отъ рабы Агари, а Исаака отъ свободной Сарры. Исмаил родился отъ рабы по плоти, по естественным законам плотского рождения; Исаак же родился от Сарры по обътованию, действием сверхъестественной благодати Божией, силой духовного действия Божия во утробе неплодной престарелой Сарры, по обътованію, которое Бог дал Аврааму. Только обътованіе Божие здесь продуктивное и творческое, полное всемогущей силы всемогущего Бога. 4, 2-26 Но эти два со-

бытия имеют свой иносказательный, духовный, широкий, всеисторический, всевременной, всечеловеческий смыслъ, ибо они прообразуют два Завъта. Эти две матери, две жены: Агарь и Сарра, суть прообразы двухъ Завътовъ: Агарь - *Завъта*, данного на *горъ Синай*, который раждаетъ дътей въ рабство. Ибо Синай, который зовется и Агарь, это гора в Аравіи, где живут потомки Агари. Она прообразует земной *Іерусалимъ*, которому дан закон Синайский; этот Іерусалимъ рабствуетъ с жителями своими подобно Агари, которая была раба и рождала рабовъ, а не свободных. Сарра же, свободная и мать свободного сына, рожденного по обетованию сверхъестественным образом, есть прообраз вышнего *Іерусалимъа* и его свободныхъ чад, то есть матерь всех христиан. 4, 27-28 Богодохновенный Исаия Духом Святым открывает нам тайну, святую тайну Христовой Церкви, которая Духом Святым раждаетъ духовных чадъ, прообразом чего была Сарра, раждающая Исаака по действию всемогущего обетования Божия. До пришествия Господа Христа и до сошествия Святого Духа Церковь была неплодна, но с того момента: она, не мучаясь родами, действием Святого Духа, радостно и блаженно раждаетъ бесчисленных духовных чад, которым нет числа. Поэтому и мы, все христиане, по Исааку - чада обътованія. Ибо мы раждаемся от Бога Духом Святым, не по естественным законам плотского рождения, но сверхъестественным действием благодати Божией, всемогущей, всеперерождающей, всеосвящающей, всеобожующей, всечудотворной. Каждый христианин есть чадо Божие, сын Божий и этим сверхъестественное чудо Божие в этом земном мире. Разве не чудо, не дивное чудо Божие: родиться от Бога, стать сыном Божиим - верой во Христа, Единородного Сына Божия? Все тут сверхъестественно: вера тебя соединяет с пренебесным Богом и Господом, переносит тебя на небо, рождает тебя и делает гражданином неба, так что твое "жительство на небесахъ", где Христос сидит одесную Отца (cp. Флп. 3, 20; Кол 3,1-3). **4, 29** И именно потому, что у нас, христиан, все сверхъестественно, божествено, небесно, люди чувствен-

ного ума и чувственного понимания не могут этого уразуметь и понять, и гонят и преследуют и христиан, и христианство. Вы, бывшие язычники, а теперь - небожители и сыны Божии, свободные граждане небесного Иерусалима, разве вы хотите вернуться в Агарино рабство, чтобы рабствовать чувственному восприятию и мира, и человека, и жизни? Прозрите всеми очами души: вас старыми невидимыми сетями ловят живущие по плоти, и действующие по плоти; более того, они гонять нас, христиан, потому что нашей жизни по духу, по Святому Духу они не понимают, усматривают в ней какой-то грех, какой-то ужас. Но ваша сила и мощь вся в Боге, в Господе Христе, Победителе греха и смерти и диавола; не бойтесь никого из людей! 4, 30 Вот и Сященное Писаніе вам говоритъ, что вы под неприкосновенной защитой Божией: освобожденные Господом Христом от всякого духовного рабства, вы сыны Божии и как таковые - наслъдники Божии, сонаследники Христовы; никто вас не может поработить греху, и смерти, и диаволу, если вы этого не хотите, если и ум, и душу, и сердце свое верою, любовью и надеждой перенесете в Господа Христа, Которым всегда, и теперь, и через века и вечности сможете побеждать всех и всякого, кто дерзнет и нападет на вашу духовную свободу, полученную от Христа. По распоряжению Божию Авраам прогналъ рабу Агарь и сына ея и тем совершил великое историческое предсказание и пророчество: сынъ рабы не будетъ наслъдникомъ вмъстъ съ сыномъ свободной, то есть нехристиане и внехристиане не могут наслъдовать Божии обетования, предназначенные и уготованные сынамъ Божиим, верою во Христа, сынамъ свободы от всякого рабства греху и злу. 4, 31 Радость, бессмертная и вечная радость для нас, христиан, состоит в том, что мы чада не рабы, но свободной: то есть мы не чада земного Иерусалима, но чада небесного Иерусалима – Церкви, которая есть наша духовная матерь, матерь нашего бессмертия, нашей вечности, нашей свободы. Продолжение следует...

# из жизни епархий



#### **ГЕРМАНИЯ**

В воскресенье, 5/18 августа, после литургии в кафедральном соборе архиеп. Марк вместе с послушником Александром отправился в Баден-Баден, чтобы на праздник Преображения Господня возглавить там богослужение престольного праздника. Вечером владыка молился за всенощным бдением, возглавил литию и освящение хлебов, а затем вышел на полиелей и чтение евангелия на середину храма и помазал верующих освященным елеем. Также владыка завершил богослужение на великом славословии.

Утром следующего дня, 6/19 августа, собравшиеся встретили своего правящего архиерея у входа в храм, и после входных молитв прислужники облачили владыку на середине храма. Владыке в этот день сослужили настоятель храма прот. Миодраг Глишич, игумен Андрей (Готтфрид), игумен Максим (Шмидт), свящ. Александр Шпулинг, а также протодиакон Георгий Кобро. Как это обычно бывает на престольный праздник, по окончании литургии и освящения плодов состоялся крестный ход с чтением четырех евангелий по сторонам церкви. После богослужения архиеп. Марк разделил с прихожанами праздничную трапезу, во время которой рассказал о последних событиях в жизни нашей епархии и всей Церкви.

Редакция "Вестника" получила из Баден-Бадена заметку прихожан храма Преображения Господня о престольном празднике:



#### Престольный праздник в нашем храме

Празднование Преображения Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа совершается 6/19 августа. В этот день произошло одно из важнейших событий евангельской истории. Иисус Христос незадолго перед Своими крестными страданиями, взяв с Собой трех учеников - Петра, Иакова и Иоанна вышел из Капернаума и направился к горе Фавор. На Фаворе апостолы увидели Божественное Преображение Христа, явление Его величия и славы. Лицо Спасителя стало подобным свету молнии, одежды белыми, как снег. Он стоял, окруженный сиянием, как солнце лучами... Поэтому сам праздник называется «Преображением», что значит «превращение в другой вид», «изменение формы».

В Православной Церкви есть благочестивый обычай в этот день приносить в храм плоды для освящения; и это приношение Богу тоже имеет свой духовный смысл. Как плоды зреют и спеют под лучами летнего солнца, так и человек призван духовно созревать и преображаться под влиянием света Божественного слова и таинств. Некоторые святые (как, например, преподобный Серафим Саровский), посредством животворящей благодати еще при жизни воссияли перед людьми этим нетварным Светом Божественной славы; и это еще одно указание нам той высоты духовной, к который мы, как христиане, призваны, и того состояния, которое нас ожидает - преобразиться по



образу и подобию Того, Кто преобразился на горе Фаворской.

Праздник Преображения особая радость для каждого из нас еще и потому, что это День Рождения нашего храма. И встретить его хочется особенно торжественно. В канун торжества особенно чувствуется соборность и единство, ведь каждый из нас несет свое послушание для достойной встречи храмового праздника.

И вот наступает этот долгожданный день! Храм, наполненный прихожанами, сверкает как невеста в нарядном убранстве, церковный хор усердно повторяет праздничные напевы, а трапезная наполнена благоуханием свежеприготовленных яств.

Все и вся замирают в ожидании нашего правящего архиерея - архиепископа Берлинского и Германского Марка! И вот владыка Марк в сопровождении прислужников, под пение праздничного тропаря вступает в храм, и начинается торжественное всенощное богослужение.

В этот момент кажется, что свет Преображения Христова как будто озаряет лица всех присутствующих в храме! На следующий день праздник продолжился торжественной Божественной литургией, которую также совершил владыка Марк с сонмом священства. В очередной раз на нашем храмовом празднике присутствовал игумен Андрей (Готфрид) - настоятель прихода РПЦ Московского патриархата в Баден-Бадене. Протодиакон Георгий Кобро и в этом году порадовал наш приход своим визитом.



По окончании Божественной литургии был совершен чин освящения плодов нового урожая винограда и яблок. А в заключение, несмотря на небольшой дождь, был крестный ход вокруг храма с чтением Святого Евангелия и окроплением святой водой.

В своей проповеди архиеп. Марк подчеркнул, как важно сохранить в наших сердцах свет Преображения Христова не только «здесь и сейчас», а суметь вынести этот свет за пределы храма и донести его до наших семей, друзей, коллег, знакомых, донести его до каждого человеческого сердца. Это требует больших усилий, стараний и непрестанной работы над собой. Но Господь воздает каждому по сердцу его (Пс 19, 5) и не оставит никого из тех, кто всеми силами стремится к Нему.

За праздничной трапезой владыка Марк продолжил тему Преображения, говоря о том, что воцерковление следует начинать с самого раннего возраста. Он отметил, что в нашем приходе много детей, и мы несем большую ответственность за каждого из них в духовном укреплении. А это значит, что при храмах непременно должны действовать воскресные школы, и родители должны принимать самое деятельное участие в духовном воспитании своих чад.

Под пение тропаря Преображения Христова и тропаря Свят. Николаю Чудотворцу, покровителю путешествующих, все прихожане храма проводили владыку в добрый путь. После отъезда архиеп. Марка мы еще долго общались друг с другом, а наши сердца переполнял свет Преображения Христова!

Вот и подошел к концу этот долгожданный день - День Рождения нашего храма.

Величаемъ Тя, Живодавче Христе, и почитаемъ пречистыя плоти Твоея преславное Преображеніе!

Ксения Гергель / Алена Ташпулодова



#### 90-летие Старшей сестры -В. Г. Мондич

Старшей сестре кафедрального собора в августе 2013 года исполнилось 90 лет. Виктория Григорьевна Мондич пригласила в свой гостеприимный дом 50

человек. Но наполнили дом и сад более шести десятков гостей. Солнечная погода поддержала сад вместил всех. Родные и внуки помогали хозяйке, вложившей в подготовку юбилея всю свою деятельную силу, столь известную по прежним приходским трапезам и праздникам.

Бывшая, ныне почетная, старшая сестра продолжает регулярно участвовать в заседаниях Приходского совета, а также в устройстве общего ужина после заседаний. В былые годы под ее руководством проводились праздники - рождественский и пасхальный. Речь не только о кулинарии, это само собой, гораздо важнее было тогда привлечение молодого поколения к театральному искусству. Виктория Григорьевна ставила с детьми прихода пьесы к праздникам. Она сама с раннего детства - с 5-летнего возраста - выступала перед большими аудиториями. В родном городе, Ростове-на-Дону, эта дочь казачьего рода Семеновых пережила немецкую оккупацию. Путь с бабушкой в Германию был сложным, да и в самой Германии Викторию Григорьевну настиг туберкулез. Выезд в США из-за этого стал невозможен. Но в Германии в то время пребывала Тихвинская икона Богоматери. Пресвятая Богородица услышала молитву больной девушки, и виза была получена. Прибыв в Америку, молодая Виктория Григорьевна в среде многочисленной эмиграции далее трудилась на сцене, в «Новом театре» С. Н. Дубровского.

Венчание с Михайлом Дмитриевичем Мондичем в Америке происходило в храме на 2-й улице в Нью-Йорке. Именно в то время там была водворена прибывшая из Германии икона Тихвинская. Какая встреча! Но потом Виктория Григорьевна вернулась в Германию. Ее звучный голос привел ее к микрофону в Мюнхен. Словами «Говорит Радиостанция Освобождение!» она открыла первую передачу станции, которая позже была переименована



в радиостанцию «Свобода». Первый отпуск. Путешествие на пароходе в Америку. Муж отказался от икры, от «деликатеса», предназначенного ему, и передал ей. Прибыв в США, молодая жена тяжело заболела неизвестной болезнью, стала таять, на глазах превращаясь в живого мертвеца. Оказалось, что ее постигла месть советской власти, задуманная для ее мужа - автора разоблачающей книги «СМЕРШ», члена антикоммуничтической организации НТС. Икра была отравлена. Все друзья заказывали молебны у чудотворной иконы Тихвинской. Прошло немного дней и у Н. Е. Хохлова, бывшего советского агента, отказавшегося от убийства другого члена НТС и ушедшего на Запад, американские врачи установили отравление полонием, радиоактивным веществом... Диагноз совпадал. Началось лечение. Так была спасена жизнь Н. Хохлова и жизнь Виктории Григорьевны.

«Вика Семенова»: ее четкую, полную решимости дикцию долгие годы несла слушателям в России радиостанция «Свобода». Но не только голос ее звучал в эфире, сверх того она -следуя своему стремительному характеру - начала создавать среди своих радиомонтажей также программы религиозного содержания. Тогда таковых не предвиделось. А позже ей приходилось отстаивать русские православтения храма и, наконец, двадцать лет тому назад в - переезде прихода в собственный новый храм. Этой верной спутнице, скоро шесть десятков лет сопутствовавшей нашей церковной жизни, шесть десятков голосов в ее доме громогласно пели: «Многая лѣта!»

Участник юбилейного торжества



ные позиции. Тут в кризисный момент помог уже А. И. Солженицын.

В Мюнхене Виктория Григорьевна, все эти годы все более врастая в приходскую жизнь, заботилась о семье, а теперь ее возят в храм уже взрослые ее внуки. Возглавив в свое время приходское сестричество, она с любовью заботилась о сестрах, с начала 1980-х годов участвовала, как старшая сестра, в решениях прихода по вопросам приобре-

#### Организация Росийских Юных Разведчиков, дружина "Смоленск" в Мюнхене

Каждый год участники скаутского лагеря дружины "Смоленск" собираются на две недели под Мюнхеном-Пассау на rope "Breitenberg" для проявления скаутского духа, для самовоспитания и получения навыков жизни под открытым небом.

Эти люди называются скаутскими разведчиками и делятся на несколько групп соответственно принадлежности к определенному рангу. Это - руководители и организаторы, старшие и младшие разведчики и раз-







ведчицы, а также просто младшие отряды будущих разведчиков. Они живут в больших палатках (всего 14-15 палаток), которые проверяются каждое утро на чистоту, порядок и прочность. В каждой палатке живут 4-5 человек. Эти ребята должны, согласно запланированной разнообразной активно-познавательной программе, один раз в неделю самостоятельно дежурить на кухне, следить за костром и нести ночное дежурст-

Каждый день начинается примерно в 7 часов утра с умывания, обливания и разминки. После этого все одеваются в униформу для контроля палатки и направляются на поднятие флага. Потом все идут завтракать. Трапеза предваряется и завершается молитвой. Начиная примерно с 9:15 проводятся занятия, походы или посешение бассейна. На занятиях преподается, например, обращение с компасом. В 13 часов обед, затем тихий час для отдыха, написания писем или игры в шахматы. Затем проводится несколько обязательных занятий, в которых должны участвовать все. Перед ужином - спуск флага, где, конечно же, должны присутствовать все. После ужина, где-то около 20 часов, зажигается большой костер. У костра собираются все вместе, поют песни, рассказывают истории, показывают сценки. Позже, примерно к 22 часам - отбой.

Раз в две недели все отправляются в двухдневный поход с ночевкой на крестьянское подворье. Или совершается боль-

шой поход всем лагерем, в основном к местности "Dreiländereck", где проводятся различные практические занятия. В выходные дни совершаются православные богослужения одним из мюнхенских священников в установленной специально для этого палатке. В этом и в прошлом году служил иерей Алексий Леммер, который служит, помимо кафедрального собора в Мюнхене, также в Бад Киссингене и Эттрингене. Вечером в субботу совершается всенощное бдение, а в воскресенье утром -Божественная литургия. Все православные христиане исповедуются и причащаются.

Мне тринадцать лет, я состою два года в организации ОРЮР и уже год я - разведчик 3-го разряда. Мне очень нравится скаутизм, потому что там я знакомлюсь с чем-то новым и интересным и имею возможность участвовать вместе с моими друзьями в разных мероприятиях. Так что каждый год я с нетерпением жду встречи со всеми ребятами.

Маркус Мюллер, г. Бад Киссинген

#### Престольный праздник в Нюрнберге

В субботу, 8 / 21 сентября, владыка Агапит прибыл в Нюрнберг и совершил Божественную литургию в приходе Рождества Пресвятой Богородицы. Здесь ему сослужили священник Анатолий Акулиничев, настоятель нюрнбергского прихода, и диакон Иоанн Щерба из Штраубинга. После литургии был отслужен молебен Пресвятой Богородице.

По окончании богослужения прихожане предложили трапезу в зале, примыкающем к храму. Владыка рассказал о своей поездке на Соловки. Также владыка рассказал о 1700-летнем юбилее подписания «Миланского эдикта» и пригласил присутствовавших прихожан на архиерейскую Божественную литургию 12 октября 2013 года в церкви Спасителя, бывшей базилике Константина, в Трире. После трапезы владыку отвезли на железнодо-

рожный вокзал, откуда он отправился в Штудтгарт на всенощное бдение.

В субботу 11/24 августа архиеп. Марк в сопровождении иеродиак. Корнилия посетил приход в Берлине. Здесь в храме Покрова Божией Матери он совершил Божественную литургию. И здесь также владыка после воскресной литургии обстоятельно общался с прихожанами.

#### **ВЕЛИКОБРИТАНИЯ**

Во вторник, 14/27 августа, архиеп. Марк, протодиакон Георгий Кобро и инок Филимон вылетели в Лондон. Вечером того же дня архиеп. Марк в сослужении прот. Владимира Вилгертса, свящ. Павла Элиота, свящ. Виталия Серапинаса совершил всенощное бдение престольного праздника Успения Пресвятой Богородицы. На литию, полиелей и чтение евангелия владыка вышел на середину храма, а также завершил богослужение на великом славословии. На следующий день, в среду 15/28 августа, архиеп. Марк в сослужении того же духовенства, что и накануне, совершил Божественную литургию и затем крестный ход вокруг церкви. В своей проповеди владыка говорил о Пресвятой Богородице, как о живой лествице, которой Бог снизшел к людям, и которая призывает людей подниматься к Богу. Условием восхождения по лествице является прежде всего очищение от всего греховного через молитву и пост. Здесь важно, чтобы человек не пленял свой дух земным помышлениям, но возвышал его к помышлениям небесным. Тогда он сможет вместе с апостолом сказать: Наше же жительство на небесахъ, откуда мы ожидаемъ и Спасителя, Господа нашего Іисуса Христа, Который уничиженное тъло наше преобразитъ такъ, что оно будетъ сообразно славному тълу Его, силою, которою Онъ дъйствуетъ и покоряетъ Себъ все (Флп 3, 20-21).

Господь через Свою Пречистую Матерь показал путь, который он уготовал для всех христиан. Через общение с Богом в молитве мы также можем постоянно возвышать наш ум от земного и держать его на небесах, доказывая тем самым, что, действительно наше жительство на небесахъ (Флп 3, 20). И так Пресвятая Богородица станет для всех нас, готовых ей следовать, путеводительницей в небесное отечество.

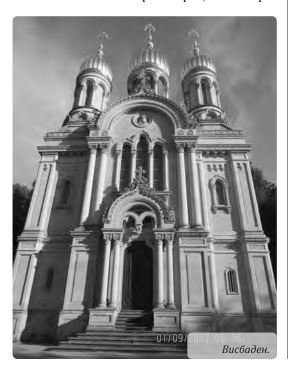
После литургии владыка продолжительное время провел за трапезой, где, несмотря на отпускное время, было много верующих, и рассказал о важных проблемах церковной жизни.

Вечером архиеп. Марк отслужил вечерню и утреню праздника Нерукотворного образа Спасителя. Также после богослужения архиерей за вечерней трапезой вел обстоятельную беседу с верующими, за которой он особенно подробно рассказал о преп. Иустине Челийском, которого знал лично.

#### ГЕРМАНИЯ

#### Новости из Висбадена

Как мы уже сообщали (см. Вестник № 4/2013), на православном кладбище в Висбадене начались реставрационные ра-





боты. Предлагаем вниманию читателей две заметки о ходе этих работ. – Редакция

Висбаден - город термальных целебных источников, второй по величине город федеральной земли Гессен(Hessen), еще в первой половине XIX века был известен в России как бальнеологический курорт. Сначала отдельные представители русской знати стали приезжать сюда на лечение и отдых. Популярность курорта росла с каждым годом, и все больше русской аристократии посещало этот уютный город, подолгу живя здесь. Русские художники, поэты, музыканты, видные политические деятели, военные - многие из них приобретали в Висбадене недвижимость и на закате жизни переселялись туда окончательно. Помимо других достопримечательностей, украшающих этот город, есть одна, близкая сердцу любого русского человека, тем более человека православного. Это русская православная церковь, возвышающаяся на горе Нероберг. Неподалеку от церкви расположено русское кладбище, основанное еще в 1856 году. Наряду с известным русским кладбищем Сент-Женевьев-де-Буа во Франции, русское кладбище в Висбадене является старейшим русским кладбищем в Европе. Церковь и кладбище расположены на земле, выкупленной последним Императором России на свои личные сбережения. Соответственно поддержание должного порядка на территории кладбища осуществлялось за счет Российской империи. С преступным захватом власти большевиками финансирование прекратилось. Сменяющиеся правительства и режимы не коснулись кладбища, но время и погодные условия безжалостны. Многие могилы разрушаются, некоторые потеряны навсегда. Прочитав о судьбе русского кладбища в Висбадене в интернете, казаки посольской станицы Покровская единодушно изъявили желание оказать посильную помощь. Мы связались с председателем Русского Православного Фонда Ольгой Шмидт. Выяснилось, что помимо других разрушительных действий стихий и времени, на кладбище произошел обвал наружной стены, через который на территорию кладбища проникают дикие животные. Ответ на просьбу г-жи Шмидт – оказать помощь в восстановлении разрушенного участка - не заставил долго ждать. Казаки всегда стояли на защите Церкви и Веры Православной. Как люди верующие и небезразличные, казаки охотно взялись помочь. По удачному стечению обстоятельств среди казаков станицы нашелся мастер-каменщик - Максим Штыбин, который и определил фронт работ. Мы еще раз обговорили все формальности с Ольгой Шмидт и в назначенный день прибыли в г. Висбаден. 1 сентября 2013 года от Р.Х., воскресный





день, праздник в честь Иконы Донской Божией Матери. С одной стороны, работать в такой праздник не позволяется, однако, учитывая то, что в другое время оказать помощь у казаков не складывалось, надеюсь, что нам простится сие. Дорога была легкой, и к 9:00 мы въехали в г. Висбаден. Навигатор четко указывал путь к заданному адресу. Минут 15 движения по городу, небольшой подъем в гору и... перед нами предстала во всей своей красе утопающая в зелени деревьев церковь Святой прав. Елисаветы. Затаив дыхание, мы некоторое время любовались ее величием и изяществом. Церковь была открыта. Войдя внутрь, мы приложились к иконам, помолились и осмотрели внутреннее убранство. Прекрасная архитектура, придающая неповторимую легкость самой церкви. Величественный купол, расположенный примерно в 30 метрах от пола, но создающий впечатление, что лик Господа нашего Иисуса Христа, запечатленный на нем, совсем рядом. Душа ликовала от увиденного. Неповторимое тепло шло от расписанных ликами Святых стен церкви. Светлый, намоленный храм. С площади у церкви открывался прекрасный вид на город. Ожидая приезда г-жи Шмидт, мы делились впечатлениями. Минут 10 ожидания и мы, ведомые Ольгой Шмидт, входим в ворота кладбища. Думаю, что в этот момент сердце

екнуло не только у меня одного, но и у остальных казаков тоже. Перед нашими глазами лежала история нашего Отечества. Князья, бароны, генералы, поручики, казаки, священники, известные поэты, художники, писатели... Мы словно окунулись в далекую эпоху царской, "белой" России. Маленькая экскурсия по кладбищу, тихий размеренный голос Ольги Шмидт и неповторимая торжественность ситуации. Шум города остался где-то там, у подножия горы Нероберг. Здесь же, среди гранитных крестов и мраморных надгробий, царила тишина, хранящая историю давно минувшего времени. Провал стены оказался несколько больше, чем предполагалось. Помолившись, мы дружно взялись за работу. Вопреки прогнозу погоды, обещавшему дождь, день был солнечным. Для начала мы разобрали стену до основания, убрав мелкие камни. Удалили несколько крупных корней деревьев, проросших внутрь стены. Именно корни и явились причиной обвала. Затем за дело взялся наш мастер-каменщик Максим Штыбин, ему помогал с другой стороны стены Сергей Пономарев. Мы же с атаманом Владимиром Новгородцевым занялись поготовкой раствора для кладки и сортировкой камня. Работа спорилась, и к обеду основная часть проема была заложена. Поблагодарив молитвой Господа за помощь, мы решили еще

раз пройтись по кладбищу. Теперь глаз подмечал не только имена на надгробных плитах. Практически повсюду была видна разрушительная деятельность времени и стихий. Ни гранит, ни мрамор не могут противостоять такой силе. Но есть еще одна сила, с которой не может соперничать даже время - это человеческое жестокосердие, приводящее к вандализму. Разбитые, сломанные кресты, выкорчеванные надгробные фотографии и надписи. Боль пронизывает сердце от осознания того, что сие - дело рук человеческих.

У нас оставалось немного времени в ожидании Ольги Шмидт, и мы продолжили небольшой экскурс в историю Государства Российского. Всего на русском кладбище в Висбадене похоронены 800 человек. Немцы, служившие России и русские, закончившие свой век в Германии. Многие именитые русские люди, верой и правдой служившие своему Отечеству, нашли здесь последний приют. Это светлейший князь Георгий Юрьевский и его сестра графиня Ольга Юрьевская-Меренберг – дети императора Александра II. Графы Воронцовы-Дашковы, бароны фон дер Палены, бароны Кофры.

Князь Виктор Сергеевич Кочубей генерал-лейтенант, генерал-адъютант, занимавший должность начальника главного управления уделов Министерст-



ва императорского двора. Граф Р. Г. Гагарин, граф Б. С. Шереметев, контр-адмирал А. И. Бутаков, вице-адмирал барон П. К. Розен.

Барон Карл Фридрих фон дер Остен - генерал-майор, участник Отечественной войны 1812 года. Дипломаты Н. Д. Глинка, К. В. Струве. Друг А. С. Пушкина литератор Н.В. Всеволожский. Юлия Карловна Кюхельбекер - сестра декабриста, лицейского товарища Александра Пушкина. Профессора И. И. Янжул, А. И. Георгиевский, А. А.Редлих. Архитектор Н. В. Султанов.

Алексей Георгиевич фон Явленский - известный художникэкспрессионист, ученик знаменитого Репина, один из основателей группы "Синяя четверка" (Blaue Vier). Протоиереи Иоанн Базаров, Арсений Тачалов, Павел Адамантов, граф Леонид Игнатьев, а также иерархи Русской Православной Церкви за границей. Уже покидая кладбище, мы прошли в крайний от входа угол. Как будто нами двигала невидимая сила, зовущая именно в этот участок кладбища. Прошли мимо могилы княжны Ратиевой, еще пара шагов, и под сенью дерева - гранитная плита. На ней надпись: "Терскій казакъ хорунжій Андрей Ивановичъ Колесниковъ \* станицъ Слъпцовской 1.10.1894 + Висбаденъ 17.12. 1970". Не сговариваясь, минутой молчания почтили память собрата-казака, прочитали молитву. "Спи спокойно, вечная тебе память, господин хорунжий."

К сожалению, пора было от-



правляться в обратный путь. Мы немного пообщались с Ольгой Шмидт, получили благословение отца Александра, и, оставив свои координаты, отбыли восвояси. На душе было легко и приятно от того, что пусть малой толикой, но и мы внесли свой вклад в общую копилку добрых дел. С Божьей помощью новая встреча с храмом Св. праведной Елисаветы и русским кладбищем г. Висбадена не заставит ждать долго.

Вадим Колбаса-Ревин

#### Реставрация часовни на православном кладбище в Висбадене

От главного входа с южной стороны некрополя центральная аллея ведет к часовне. Кладбишенская часовня была поставлена в 1861 году. Руководил работой сам Филипп Гофман, архитектор, построивший расположенный в непосредственной близости от кладбища храм в честь св. прав. Елисаветы. Часовня представляет собой небольшое гармоничное строение в русском стиле, близком к псковско-новгородскому, со шлемовидным покрытием, символизирующим небесный свод, в котором плывут навстречу друг другу золотые звезды отлетевших человеческих душ. В этом небесном плавании нет «ни печали, ни воздыхания». Часовня аллегория рая - видна уже от ворот и с дорожки перед кладбищем. В самой часовне поначалу никого не хоронили, в ней предполагалось только отпевать усопших в присутствии немногочисленных родственников, друзей и знакомых или просто посторонних, желающих проститься с человеком. Но через несколько лет выяснилось, что русских людей на отпевание и молитву собирается очень много, и малая часовня утратила свое прежнее назначение, а для отпеваний и прощаний стала использоваться величественная Елисаветинская церковь.

1 июня 1864 г. в часовне был похоронен умерший совсем мо-



лодым в Париже Николай Иванович Базилевский (1843-1864), сын известного в мире русского предпринимателя, золотопромышленника, благотворителя и мецената Ивана Федоровича Базилевского, который пожертвовал большие суммы на обустройство кладбища и его расширение в будущем. И. Ф. Базилевский (1791-1876) происходил из священников Оренбургской губернии, окончил Казанскую духовную академию, но не стал священнослужителем, соблазнясь недавно открытыми сибирскими приисками и предпринимательством, к которому обнаружил склонность и талант. Получил дворянство. Каждый вновь приобретаемый прииск он называл именем дочерей и жены: Варваринский, Екатерининский, Натальевский. Его старшая дочь Наталья Ивановна Тетенборн, урожд. Базилевская (1829-1869), бывшая замужем за царским генералом и гофштальмейстером бароном Карлом Александром Тетенборном, через 5 лет после своего брата в 1869 году также была похоронена в висбаденской часовне, в склепе под ней. Через 80 лет после молодого Базилевского и баронессы Н. И. Тетенборн, умершей в Страсбурге, на

стене часовни со стороны леса появилась третья надпись о захоронении некой Елизаветы Комаровой, урожденной Еллей (1900-1949), данные о которой отсутствуют. Возможно, она относится к каким-то потомкам рода Базилевских или Тетенбор-

Именем Базилевского Россия может и должна по праву гордиться. Он не пропускал ни одного дела, объявленного благотворительным на родине в Уфе и принимал в нем деятельное участие. Живя уже в Петербурге, он увлекся астрономией и построил обсерваторию, затем подарил ее Бестужевским курсам. Сейчас она по-прежнему действует, это обсерватория Петербургского университета, которой он умудрился подарить шестидюймовый рефрактор уже после своей смерти, по завещанию. Рефрактор сохранился и используется до сих пор. Щедрых благотворителей, подобных Базилевскому, в царские времена городская дума выдвигала на звание «Почетного гражданина города», которое утверждал Император. И.Ф. Базилевский, естественно, был почетным гражданином Уфы и Оренбурга.

В 1841 г. И.Ф. Базилевский открыл в Петербурге Александро-Мариинский детский приют в честь наследника цесаревича Александра Николаевича и его невесты, будущей императрицы Марии Александровны. Приют содержался на средства благотворителя, а после его смерти жертвователем был его сын Федор Иванович. После 1917 года приют был закрыт, в нем располагалась школа, а сегодня в здании, построенном Базилевским, находится Межрегиональный институт экономики и разви-

При захоронении Н. И. Тетенборн, которая, повидимому, получила в приданое золотой прииск Натальевский, церковь и кладбище снова получили очень значительную сумму, зафиксированную, по всей видимости, в документах МИД. Над дверью часовни более сотни лет висела латунная табличка с надписью:

КЛАДБИЩЕ ДЛЯ ПРАВОСЛАВНЫХЪ Устроено Христолюбивымъ попеченіем благов врной ГОСУДАРЫНИ ВЕЛИКОЙ КНЯГИНИ ЕЛЕНЫ ПАВЛОВНЫ на иждивеніе ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЫСОЧЕСТВА и Россійскаго Министерства Иностранных Дѣл. Освящено августа 19/31 дня 1856 года

К сожалению, табличка сильно пострадала от времени, и прочитать ее было практически невозможно. Но не только табличка пострадала, сама часовня утратила свое назначение. Последние годы она использовалась просто как сарай. В настоящее время Русский православный фонд проводит реставрацию внутренней части часовни. Собрано 5,5 тыс евро. Изнутри часовня отштукатурена. Покрасить стены и приделать отвалившиеся части лепнины помешала протечка в куполе. С Божией помощью на сегодняшний день протечка устранена и можно заняться покраской стен. Но с куполом в целом вопрос остается открытым. Специалисты, которые залатали дыры в куполе, говорят, что это временная мера, надо менять купол целиком. Ведь ему уже более 100 лет! Страшно подумать, сколько это будет стоить... Надеемся на помощь Божию и на пожертвования.

Уже отреставрирована дверь часовни и вышеупомянутая табличка. В общем, потихоньку работа движется.

Ольга Шмидт, председатель Русского Православного Фонда

#### Для перечисления пожертвований:

Russisch-Orthodoxer Fonds e.V. Kontonummer: 107 078 651 Bankleitzahl: 51050015 **IBAN** DE17510500150107078651

SWIFT - NASSDE55 Тел.+4915772432890

В пятницу, 30 августа/13 сентября, утром владыка встретил в Мюнхене Чудотворную икону Божией Матери Курскую Коренную. В течение дня Икона находилась сначала в мужском монастыре преп. Иова Почаевского в Мюнхене, а затем была перенесена в женскую обитель преподобномуч. Вел. княгини Елисаветы в Бухендорф. Вечером сестры обители привезли Икону в Мюнхенский кафедральный собор свв. Новомучеников и Исповедников Российских, куда к акафисту перед Иконой собралось большое количество верующих. Владыка Марк вместе с прот. Николаем Артемовым, свящ. Николаем Ольховским (США), свящ. Андреем Березовским, свящ. Александром Шпулингом, свящ. Алексием Леммером, свящ. Алексием Пиявкой (Канада), а также с одним священником из Украины совершил молебен с акафистом перед Иконой.

28 сентября в Мюнхен были принесены мощи священноисповедника свят. Луки (Войно-Ясенецкого), епископа и хирурга, мощи преп. Арсения Каппадокийского, свят. Парфения Лампсакийского, св. Софии и св. Космы Этолийского. Из Греции в Германию ковчег с мощами святых доставил митр. Эдесский Иоиль. В мюнхенском греческом православном храме св. Сальватора (вероятно, старейшем православном храме на немецкой земле) в присутствии св. мощей состоялось торжественное богослужение.

На богослужение прибыл также еп. Агапит Штутгартский, который вместе с гостем из Греции,





а также с викарным еп. Арианским Варфоломеем (Константинопольский патриархат), в сослужении настоятеля храма, архим. Петра Клича и духовенства Греческой митрополии совершил Божественную литургию.

После прекрасной утрени, завершившейся великим славословием, за которой пели два слаженных византийских хора прихожан мюнхенских греческих приходов, архиереи совершили молебен перед св. мощами.

В своей проповеди митр. Иоиль рассказал о свят. Луке, который в свои молодые годы в конце 19 века жил в Мюнхене. (Историки предполагают, что молодой Валентин Войно-Ясенецкий мог посещать богослужения в Мюнхене именно в греческой церкви - единственном в ту пору православном храме баварской столицы.) Как известный исследователь в области хирургии, как архиерей и исповедник Русской Православной Церкви, жертва политических репрессий в годы коммунисти-



ческого режима, как бескорыстный врач и целитель во время Второй мировой войны (например, он был одновременно архиеп. Тамбовским и начальником тамошнего госпиталя) - он прожил поистине впечатляющую жизнь, которая может служить всем нам примером. Свят. Лука преставился 11 июня 1961 г. в Крыму.

Еп. Агапит в своем слове поблагодарил устроителей торже-



свяшенноисповедник.

ства за приглашение и рассказал о своем почитании столь любимого ныне в России свят. Луки. За богослужением последовал небольшой прием для духовенства, прихожан и гостей греческого прихода.

Состоялось совместное совещание духовенства Герман-

#### ских епархий Московского Патриархата и Русской Зарубежной Церкви

1-3 октября 2013 года в православном Свято-Пантелеимоновском приходском центре в г. Кельне прошло четвертое совместное пастырское совещание Берлинской епархии Русской Православной Церкви и Германской епархии Русской Зарубежной Церкви

Совещание возглавили архиеп. Берлинский и Германский Марк, архиеп. Берлинский и Германский Феофан, еп. Штутгартский Агапит. Каждый день совещания предварялся соборным служением Божественной литургии архиерейским чином.

Перед участниками выступил профессор Мюнхенского университета, доктор гражданского и церковного права А. Анаплиотис. В своем докладе он провел сравнительный анализ правовых норм современного законодательства Федеративной Республики Германии и церковно-канонических правил, предусматривающих наказания и прещения за проступки в сфере нравственности.

На основе доклада и дальнейшего обсуждения правовых аспектов было решено разработать практические рекомендации для родителей в отношении уроков полового воспитания в школах с целью оградить детей от возможного негативного влияния данных занятий на детскую психику. Было решено составить перечень необходимых и важных советов в случае, если тематика и практика проведения подобных уроков в общеобразовательной школе будут противоречить букве и духу Федерального закона о защите юношества и детства, а также православного канонического права. Предложить такие рекомендации поручено соответствующей комиссии. После необходимых согласований рекомендации будут опубликованы.

Собравшиеся со всех концов Германии священнослужители обсудили многие другие актуальные вопросы повседневной практики, в частности, традиции совершения Таинства елеосвящения (соборования) в приходах обеих епархий. Было принято решение о ежегодном проведении совместного собрания, а также о создании комиссии по разработке единого сайта русского Православия в Германии.

#### Православный лагерь на Боденском озере

С 1 по 5 сентября в местечке Хергенсвайлер недалеко от Линдау состоялся православный детский лагерь, в котором приняли участие 15 детей из приходов гг. Фридрихсхафена и Энгена. Красочный колорит нижнего Альгоя дополнялся обстановкой крестьянского хутора с его 59ю коровами, не считая коз и кошек, в окружении которых жили участники благодаря гостеприимству одной из матерей - хозяйки этого хутора.

В распорядок дня входили, кроме утреннего и вечернего молитвенного правила, занятия Законом Божиим, а также чтение, и, конечно, далекие походы по окрестностям. Самым же ярким и насыщенным стал третий день программы, когда все участники съездили за 120 км в гости к скаутскому лагерю, проходившему одновременно в лесном поместье протодиакона Георгия Кобро около Пенцинга. Там, в лесном Трех-Анастасьевском храме. священниками Димитрием Свистовым и Алексием Леммером была совершена Божественная литургия, за которой причастилось большинство детей. Протодиакон Георгий руководил хором. После трапезы участники обоих лагерей - около 30 детей - отправились, под предводительством о. Георгия и старшей дружинницы Анастасии Кобро пешком через поля на близлежащее рыбоводное хозяйство, где их ожидала подробная экскурсия.

Осмотрев все пруды с форелью и покормив их обитателей, дети получили в подарок по копченой форели и вернулись назад

в поместье, где за чаем продолжили общение и пели скаутские песни под гитару. Лишь вечером, поблагодарив радушных хозяев, о. Георгия и Елену Витальевну Кобро, и попрощавшись с юными скаутами, своими новыми знакомыми, дети возвратились на крестьянский хутор, полные впечатлений.

#### СЕРБИЯ

В пятницу, 21 сентября/4 октября архиеп. Марк после литургии в мюнхенском монастыре преп. Иова Почаевского попрощался со свящ. Николаем Ольховским и другими членами делегации, сопровождавшей Чудотворную икону в поездке по России, а сам вместе с послушником Александром Шаерманом улетел в Белград, чтобы в качестве представителя Конференции православных епископов Германии принять участие в торжествах по случаю 1700-летнего юбилея Миланского эдикта. В белградском аэропорту владыку встретили еп. Новосадский и Бачский Ириней, еп. Австралийский и Новозеландский Ириней и еп. Порфирий Егерский. Собратья архиереи отвезли архиеп. Марка в гостиницу в центре Белграда, где попечение о госте перенял еп. Пахомий Враньский. Позднее за ужином владыка встретился с целым рядом архиереев других Поместных Церквей - от патриарха Константинопольского Варфоломея до архиереев Албанской Православной Церкви, только в 1937 г. получившей автокефа-

В субботу утром гости из всех Православных Церквей поехали в патриарший храм Св. Архангела Михаила. Там был совершен торжественный молебен, и патриарх Сербский Ириней приветствовал гостей. Затем патриарх Варфоломей выступил с пространной речью о значении Миланского эдикта, которую еп. Ириней Новосадский затем перевел на сербский язык. После этого патриарх Ириней дал прием для гостей в расположенной напротив пат-

риаршего храма патриаршей резиденции. Затем все отправились на праздничный обед в резиденцию президента Сербии Томислава Николича. После непродолжительного отдыха в гостинице все 120 гостей поехали на автобусе в Ниш (исторический Наисс - город, где родился св. равноап. царь Константин) куда они прибыли поздно вечером.

В воскресенье, 6 октября, патриархов и других церковных иерархов в 7:30 утра торжественно встретили у входа в кафедральный собор Святых Константина и Елены. В соборном совершении Божественной литургии участвовали: патриарх Константинопольский Варфоломей, патриарх Иерусалимский Феофил, патриарх Московский и всея Руси Кирилл, архиеп, Кипрский Хризостом, архиеп. Афинский и всея Эллады Иероним, представители епископата Александрийской, Антиохийской, Грузинской, Болгарской, Польской, Албанской и Чехословацкой Церквей. Архиеп. Марк представлял Конференцию православных епископов Германии; присутствовали также многие сербские архиереи, большинство из которых с архиеп. Марком связывают дружеские узы еще с тех времен, когда владыка изучал богословие в Белграде.

В своем обращении к народу патриарх Варфоломей отметил, что сегодняшнее стремление к равенству людей независимо от религиозной принадлежности, расы и национальности укоренены, в значительной степени. в принципах Миланского эдикта. Многие страны пытаются воплотить эти принципы, но в тоже время есть страны, где христиане находятся в тяжелом положении, где их преследуют и убивают. Патриарх Варфоломей отметил также, что и в некоторых странах христианского ареала наблюдаются процессы вытеснения христианской культуры, и такие страны должны особенно помнить о взрастивших их христианских корнях. «Что тело для души, то же и христиане для об-

щества» - заметил патриарх. И мы должны вновь показать им смысл Креста, силу и мудрость Божию. Упорядочение Европы с ее различными народами в наши дни, права человека, социальная ответственность государства, равенство людей, религиозная терпимость, все это содержание Миланского эдикта одухотворяется принципами св. Евангелия - сказал патриарх Варфоломей.

После общей праздничной трапезы, за которой звучали речи многочисленных представителей различных Поместных Церквей, гости полетели на самолете в столицу Черногории Подгорицу (историческая Диоклея, по-славянски Дукля).

Сразу же из аэропорта они поехали в кафедральный собор Воскресения Христова, который предстояло освятить. Перед собором была построена огромная сцена, на которой выступали разные группы с народной музыкой и танцами. Сперва митр. Черногорский Амфилохий сделал краткий обзор истории христианства в этой стране и истории строительства этого собора, в архитектурных элементах и символике которого содержатся многие элементы разрушенных в течение столетий храмов. После митр. Амфилохия перед гостями выступил президент Черногории с пламенной речью о Православии в этой стране.

Около десяти часов вечера гостям предложили ужин.

В понедельник утром делегации прибыли в 7 часов в собор, где приняли участие в его освящении. Во время крестного хода на освящении храма архиеп. Марк нес святые мощи, которые позднее были помещены под престол. В 8:00 прибыли патриархи и другие церковные иерархи. Затем освящение храма было продолжено. Сразу же после освящения началась Божественная литургия. Возгласы на литургии звучали на греческом, церковнославянском, сербском, арабском, чешском и грузинском языках. На освящении собора присутствовали президент Респуб-

лики Сербия Томислав Николич, представители сербского правительства, президент Республики Сербской (Босния и Герцеговина) Милорад Додик, а также представители католической, протестантской, англиканской и мусульманской общин. По окончании богослужения патриарх Ириней поблагодарил собравшихся архиереев за совместные молитвы, а также поздравил митрополита Черногорского и Приморского Амфилохия с завершением строительства и освящением прекрасного собора. Затем патриарх Варфоломей, который двадцать лет назад заложил вместе с патриархом Сербским Павлом и патриархом Московским и всея Руси Алексием первый камень в основание собора, снова выступил с речью. которую он сам прочел лишь отчасти, а целиком текст был прочитан по-сербски. После него выступил патриарх Кирилл; его речь об исторических аспектах Православия в Черногории, а также о сегодняшнем положении дел в Косово и Метохии, вызвала громкие и продолжительные аплодисменты. По окончании богослужения гостям была предложена богатая трапеза в нескольких больших палатках. Во время трапезы, которую архиереи использовали также для живого обмена мнениями, митр. Амфилохий поблагодарил всех тех, от мала до велика, кто внес свой вклад в строительство собора. Помимо крупных спонсоров, таких как черногорское и сербское государство и крупные предприниматели, он отметил особо многочисленных жертвователей, передававших на строительство собора небольшие суммы. Например, одна женщина годами вплоть до сегодняшнего дня перечисляла по 10 евро из своей месячной пенсии в 70 евро. при том сожалея, что не может пожертвовать больше. Многие жертвователи и представители государства были в знак благодарности за их поддержку строительства собора награждены церковными орденами. Архиеп.

Марк использовал дни, проведенные в Сербии и Черногории для того, чтобы возобновить свои личные контакты со многими сербскими архиереями, с которыми он подружился еще во время учебы на богословском факультете в Белграде. Также для него важно было углубить знакомство с архиереями других Поместных Церквей.

Сербская общественность следила за торжествами в Нише и Подгорице с большим сочувствием. Это выражалось в первую очередь в участии в торжествах президентов и многих высокопоставленных лиц, а также в том, что юбилейные торжества широко освещались в прессе, а освящение собора и другие события напрямую траслировалось государственным телевидением.

Вечером в понедельник гости и некоторые сербские архиереи, священники и диаконы улетели самолетом черногорской авиакомпании в Белград. Во вторник, 8 октября, еп. Ремизианский Андрей рано утром (в 5:30) лично отвез глубоко почитаемого им архиеп. Марка и его спутника в аэропорт.

#### Паломническая поездка по царским храмам Германии

17 сентября 2013 года от Рождества Христова. Еще солнце мирно дремало за линией горизонта, укрывшись легкой пеленой туч, но мы (я и моя супруга Татьяна) уже мчались на своем авто в направлении г. Гамбурга, точнее - к храму святого Прокопия Устюжского, прихожанами которого мы имеем счастье быть. Под руководством настоятеля храма протоиерея о. Иосифа (Вовнюка) и при участии других прихожан, нам предстояло совершить паломническую поездку по нескольким храмам Германской епархии Русской Зарубежной Православной Церкви, тесно связанным своей историей с историей рода Романовых - самодержцев Руси православной.

К этой поездке мы готовились особо: говели и читали необходимые молитвы и каноны, так



как по предложению о. Иосифа, при посещении храмов можно было исповедоваться и причаститься. Дорога к храму Святого Прокопия Устюжского, по обыкновению заняла чуть менее часа, и к 5:00 мы с супругой были на месте. На 5:30 был назначен молебен. Путь предстоял не близкий, и отправляться в него без Божьего благоволения было неразумно. Молебен служил о. Иосиф, ему сослужил священник храма преп. Серафима Саровского, что в г. Клоппенбурге, иерей Олег Никифоров, прибывший накануне. По окончании молебна священники благословили прихожан, и в начале седьмого наш автобус взял курс на г. Дармштадт, где расположена русская православная церковь Св. Марии Магдалины. Это была первая цель нашей поездки.

По предложению отца Иосифа, выехав на автобан, мы совместно прочитали утренние молитвы. Час был ранний, и за окном чуть брезжил рассвет. Времени было предостаточно, и мы позволили себе немного подремать.

08:10 утра. За окном автобуса - проносящиеся пейзажи ганноверских равнин, временами чередующихся с перелесками и обильно поливаемых лучами утреннего солнца. В 09:00 была запланирована первая остановка на стояночной площадке с заправочной станцией в 60 км за г. Ганновером. Легкий завтрак, благодарственная молитва, и наш автобус вновь уверенно плывет по просторам Германии. Прихожанка нашего храма, Ольга Раймлайгер, заблаговременно подготовила краткую информацию о храмах, которые нам предстояло посетить. Чем и поделилась с нами. Признаться, в который раз убеждаюсь в истинности поговорки: «Век живи - век учись». За что спасибо р. Б. Ольге. Рассказ ее был выслушан с нескрываемым интересом.

Затем с не меньшим интересом мы посмотрели фильм о жизни святой старицы Миртидиотиссы, подвижницы Клиссурской. История ее жизни впечатляет своими подвигами во славу Господа. Не останавливаясь подробно на содержании фильма, скажу лишь, что старица Миртидиотисса - одна из современных подвижниц двадцатого столетия Греческой Православной Церкви. Всю свою земную жизнь она несла подвиг пустынножительства, юродства и монашества. Отошла ко Господу в возрасте 88 лет в 1974 году. При гробе ее совершаются чудеса. Фильм также можно посмотреть в интернете, задав в поисковую систему «Старица Миртидиотисca».

Наш путь продолжался по намеченному графику, и мы при-

ближались ко второму пункту запланированной остановки. Еще одна прихожанка нашего храма святого Прокопия Устюжского, р.Б. Антонина прочитала несколько своих стихотворений, посвященных Господу Христу. Наша поездка была приурочена к празднованию 400-летия Дома Романовых. Нам был предложен для просмотра фильм о последних днях жизни государя Николая II и его семьи, о мученической смерти их и о варварском и бесчеловечном беспределе большевиков, коварным способом захвативших власть в Российской империи и разрушивших ее. По окончании фильма, кто знал слова, спели песню Ж. Бичевской «Царственным мученникам».

У меня, потомственного казака и убежденного монархиста, предки которого верой и правдой служили государям и отечеству, сердце сжалось до боли и перед глазами возникли картины их мучений и казни. Простите нас, святые Царственные страстотерпцы и молите Бога о нас.

И вот мы уже в пригороде г. Дармштадта. Несколько минут едем по центральным улицам. По мере продвижения улицы становились уже, порой казалось, что продвижение дальше из-за





размера автобуса невозможно, но Божие благоволение и отчасти профессионализм и умение водителя довели нас до намеченной цели. Наконец мы на Nicolaiweg (Mathildenhöhe). Окруженная по обеим сторонам вековыми деревьями, скромно и в то же время величественно показалась во всей своей красе церковь Святой Марии Магдалины. Первое, о чем подумалось: «Церковь времен царя Ивана Грозного». Действительно, центральный вход напоминал архитектуру того времени. Как оказалось потом, церковь построена в старо-ярославском стиле.

Нас встретила прихожанка храма, как она сама представилась: «раба Божия Екатерина» и препроводила в трапезную, где были накрыты для нас столы. В который раз убедился в том, насколько вкусной может быть постная трапеза, приготовленная с любовью. Мы прочитали молитву «Перед вкушением пищи» и протоиерей о. Иосиф Вовнюк благословил нашу трапезу. Насытившись, мы поблагодарили Господа за хлеб насущный и сказали добрые слова прихожанкам храма за приготовленный обед. Затем сопровождении р. Б. Екатерины прошли внутрь храма, откуда и начался наш экскурс в историю. Приведу ниже все, что

удалось запомнить из рассказа Екатерины.

Русская церковь Святой равноапостольной Марии Магдалины в г. Дармштадте расположена на холме Матильды и построена полностью на личные средства последнего российского Императора Николая II и его супруги, Императрицы Александры Феодоровны. Как известно, царская чета была глубоко религиозной. Государь желал, чтобы во время пребывания в Дармштадте у его семьи была возможность присутствовать на православном богослужении. Император пожертвовал средства на покупку земли и строительство церкви, которая до 1904 г. была домашней церковью царской семьи, а затем была передана Министерству иностранных дел. Церковь стала первой постройкой на Mathildenhöhe, она построена в раннем ярославском стиле и стоит на земле, привезенной в Дармштадт из России. По вагону земли из каждой российской губернии, что составило в общей сложности сорок грузовых вагонов. Мрамор цокольного этажа также был привезен из России, с Кавказа. Проект разработал профессор Бенуа, на тот момент - ректор Петербургской Академии искусств, который также построил церковь в Бад Гомбурге. Кстати, очень похожую на церковь в Дармштадте. Для отделки наружного фасада и башен куполов церкви была изготовлена специальная плитка. На этой плитке. как и на богато украшенных сводах, стилизованное изображение царского орла. Образа для иконостаса, выполненного из темного дуба, написал известный русский иконописец Карл Нефф, расписавший в свое время храм Христа Спасителя в Москве, взорванный впоследствии по приказу Сталина. Первый камень церкви был заложен 16 октября 1897 года в присутствии российской императорской четы протопресвитером Иоанном Янышевым, возглавлявшим придворное духовенство. Церковь была освящена 26 сентября 1899 года,

опять же в присутствии Государя Николая II с семьей. С началом Первой мировой войны храм был закрыт, все драгоценные металлы, колокола, а также семь крестов с куполов были конфискованы как «имущество врага». (Интересно, что при бомбардировках в 1944 году, стоящие вокруг здания были уничтожены полностью, а в храме св. Марии Магдалины была частично повреждена лишь колокольня.)

Примечательно, что на образе Иисуса Христа, на царских вратах, четко прорисовывается сердце. По рассказу нашего экскурсовода Екатерины, это заметил маленький мальчик. Сначала никто не мог разглядеть сие чудо, но потом оно открылось взору. Кто будет в церкви в Дармштадте, посмотрите внимательно на этот образ Христа. С правой стороны отчетливо видна форма сердца. Что еще поразило – икона св. страстотерпца Царя Николая. По обыкновению, мы прикладывались ко всем иконам в храме. Чувствовалась прохлада стекла на губах. Но, подходя к иконе Государя, я ощутил своеобразное тепло и, поцеловав икону, я почувствовал это тепло на своих губах. Икона действительно была теплой. Я сказал об этом своей супруге и, прильнув губами к иконе, она ощутила то же самое тепло. Государь Николай незримо присутствовал рядом. «Моли Бога о нас, св. страстотерпче царю Николае».

Время за интересным рассказом пролетело незаметно и, поблагодарив за все радушных хозяев, мы тронулись дальше, в г. Бад Эмс - второй пункт нашего паломничества. Именно в этом небольшом курортном городке, насчитывающим едва 10 000 жителей, стоит русская православная церковь святой мученицы царицы Александры. Многие из нас хотели исповедоваться во время вечерней службы, чтобы на следующее утро причаститься Святых Даров. Поэтому водителю пришлось чаще жать на педаль газа, чтобы мы не опоздали на богослужение.



В Бад Эмсе нас встречал местный священник - иерей Борис (Здробэу). Дородный, с огромной черной с проседью бородой батюшка, родом из солнечной Молдавии. Мы подошли под его благословение и направились в храм. Исповедовал о. Иосиф, служил о. Борис, сослужил священник Олег Никифоров из Клоппенбурга. Пели две матушки, супруга о. Бориса и супруга о. Олега.

После службы о. Борис рассказал нам немного об истории храма Св. царицы Александры. Постараюсь осветить основные моменты, дабы не утомлять читателей.

Русская церковь в Бад Эмсе освящена в честь мученицы-царицы Александры - супруги римского императора Диоклетиана. День ее памяти празднуется 28 апреля (6 мая). В то же время церковь особо чтит память царицы Александры Феодоровны, супруги царя Николая I (урожденная принцесса Фридерика Луиза Шарлотта Вильгельмина Прусская). Именно при содействии Александры Феодоровны и была построена в 1876 году церковь в Бад-Эмсе.

В истории создания и строительства церкви есть немало интересных и уникальных фактов. В 19 веке большую популярность среди русского дворянства приобрели немецкие курорты. Германию стало посещать большое

количество русских знатных семей. Возникла необходимость строительства православного храма, что нашло живой отклик у местных властей, которые обещали содействовать организации строительства храма. Был создан в 1857 году церковностроительный комитет из числа, как местных жителей, так и русских гостей - попечителей храма. Но из-за недостатка средств планы по строительству церкви были приостановлены. В конце 60х годов 19 века Бад-Эмс стал посещать русский царь Александр II со своей семьей. При его содействии церковно-строительный комитет был создан вновь. Сам царь внес изрядную сумму пожертвований на строительство. 18 августа 1874 года была приобретена площадка для строительства на левом берегу реки Лан. В этом же году состоялась закладка фундамента церкви. Церковь св. царицы Александры явилась прототипом храма Христа Спасителя в Москве. Как внешнее, так и внутреннее убранство церкви в целом соответствует русско-византийскому церковному стилю. Но иконы написаны в западно-итальянском стиле Карлом Неффом, расписавшим также храм св. Марии Магдалины в Дармштадте. Сегодня храм святой мученицы царицы Александры - действующая церковь с постоянным приходом (более 100 человек), где регулярно совершаются богослужения. В приходе работает библиотека и воскресная шко-

После своего рассказа о. Борис радушно пригласил нас в гостинный дом, где мы разместились в уютных комнатах. Затем нас позвали в трапезную, где силами сестричества была приготовлена вкусная трапеза. Традиционные молитвы и благословение перед вкушением пиши. Мне посчастливилось сидеть за одним столом рядом со священниками: отцом Иосифом, отцом Борисом и отцом Олегом. Отец Борис поведал о том, как он начинал свой путь в качестве священника. Оказалось, что в самом начале своего пути он служил под началом отца Иосифа - настоятеля нашего хра-

Насытившись и прочитав необходимые молитвы, мы разошлись по отведенным нам комнатам. Время уже было за полночь, а назавтра нам предстояло раннее пробуждение, чтобы не опоздать к началу престольного праздника в Висбадене.

Утро встретило нас маленьким теплым дождиком и темнотой. Час был ранний, и дорога предстояла не близкая. Мы быстро заняли свои места в автобусе и отбыли в направлении г. Висбадена. Именно здесь, в городе «купален на лугу», в церкви во имя святой праведной Елисаветы, сегодня, 18 сентября, должно было состояться бого-





служение в честь престольного праздника. Ожидалось прибытие епископа Штутгардского Агапита. Мы приехали в Висбаден вовремя и успели осмотреть храм снаружи и внутри. Владыку Агапита встречали священники и диаконы. Среди них были священник храма св. прав. Елисаветы о. Александр Зайцев, сопровождавшие нас в поездке отец Иосиф и о. Олег, священник из Бад Эмса о. Борис, протодиакон Георгий Кобро и еще несколько священнослужителей и помощников. Чувствовалась особая торжественность и волнение. Время службы пролетело незаметно, храм наполнился благовониями и незримым присутствием ангелов. Затем был крестный ход. С каждой из четырех сторон храм был окроплен святой водой и были прочитаны четыре евангелия. Мы снова вошли в храм, причастились, и в заключение владыка Агапит обратился к собравшимся с проповедью. Затем владыка пригласил всех в трапезную, где нас накормили вкусно и сытно.

Во время трапезы владыка Агапит взял слово и поздравил всех с праздником. Затем поведал несколько интересных фактов из своей жизни, в частности, остановился на посещении им Соловецкого монастыря.

Трапеза окончилась, и матушка Лия Зайцева любезно согласилась рассказать нам об истории храма и прилегающего к нему русского кладбища.

Создание храма во имя святой праведной Елисаветы в Висбадене связано с историей Великой княжны Елисаветы из царского рода Романовых, внучки императора Павла I и племянницы императоров Александра I и Николая І. В 1844 году Великая княжна Елисавета Михайловна - дочь Великого князя Михаила Павловича, сочеталась браком с герцогом Адольфом Нассауским, ставшим впоследствии Великим герцогом Люксембургским. Свадьба состоялась в Петербурге, и после трехнедельного путешествия молодые въехали в Висбаден. Но менее чем через год, 28 января 1845 года восемнадцатилетняя Елизавета скончалась при тяжелых родах вместе со своей новорожденной дочерью. Глубоко скорбевший герцог Адольф решил построить православную церковь, которая стала бы местом упокоения для его любимой жены и их не выжившего ребенка. Герцог испросил разрешения у императора Николая I использовать на строительство храма-усыпальницы приданное покойной супруги, которое составляло миллион рублей, и, получив согласие, приступил к строительству. Первый проект храма был отклонен, поскольку не отвечал русскому церковному канону. После этого проектирование было поручено архитектору Филиппу Гофману, который был отправлен в Россию для изучения русского храмового зодчества. Новый проект был одобрен герцогом, и за семь лет (1848-1855) храм был возведен. Прообразом храма явился московский храм Христа Спасителя. Несмотря на частую смену правителей и разорительные войны, церкви в Висбадене удалось избежать трагической участи московского храма.

Герцог Адольф хотел, чтобы церковь была видна из его замка Бибрих на берегу Рейна, где молодожены провели год своего супружества, и ему удалось найти такое место – гора Нероберг, покрытая густым лесом.

25 мая 1855 года церковь была торжественно освящена во имя Святой праведной Елисаветы, матери Предтечи и Крестителя Господня Иоанна, небесной покровительницы скончавшейся

Великой княжны. В ту же ночь тела Великой княжны Елизаветы и ее дочери были торжественно перенесены из католической церкви, где они покоились 10 лет, в русскую православную церковь и положены в крипту, где и покоятся поныне.

18 октября 1896 года, во время своего пребывания в Висбадене, государь Николай II в сопровождении своей супруги императрицы Александры Федоровны посетил храм Святой праведной Елисаветы. Об этом свидетельствует памятная золотая табличка на стене храма. Желая сохранить эту жемчужину православного зодчества, государь приобрел на личные средства не только сам храм, но и большой участок примыкающего к нему леса, включающий в себя и русское православное кладбище. Теперь это владение принадлежит Русской Православной Церкви зарубежом.

Матушка Лия настолько интересно рассказывала, что мы не заметили, как подошло время прощаться с гостеприимным Висбаденом. Поблагодарив о. Александра и матушку Лию и сделав на прощание несколько снимков, мы отправились в обратный путь. С Божией помощью восемь часов дороги до Гамбурга прошли незаметно. Мы делились впечатлениями и читали молитвы.

Прибыв в Гамбург, мы с супругой испросили благословение у о. Иосифа на дорогу и благополучно добрались до своего дома.

Вадим Александрович Колбаса-Ревин, прихожанин храма Святого Прокопия Устюжского.

# ДРУГ СВ. МУЧЕНИКА АЛЕКСАНДРА МЮНХЕНСКОГО, СО-ВРЕМЕННИК РУССКОЙ ЗАРУБЕЖНОЙ ЦЕРКВИ

емногим более 70 лет тому назад св. мученик Александр из тюрьмы в день своей казни написал (перевод с немецкого): "Через несколько часов я буду в лучшей жизни, у моей матери, и я не забуду вас, буду просить Бога, чтобы Он вам даровал утешение и покой. И буду ждать вас. Одно влагаю в память сердца вашего: Не забывайте Бога!!! Ваш Шурик."

Теперь 70 лет спустя – 1 октября 2013 года – скончался на 93-м году своей жизни его друг *Николай Данилович Хамазаспян*.

Будучи студентом, он хорошо знал св. муч. Александра, был в курсе того, что начали вдвоем Ханс Шолль и Александр. Недавно он еще рассказывал и о своих посещениях, вместе с Александром, богослужений в Мюнхене, как они исповедовались и причащались. А о листовках «Белой Розы» и нацистах говорил: "Сопротивление этому режиму было делом наших сердец...".

В день ареста участников "Белой Розы", Ханса и Софи Шолль, 22-летний Николай предоставил Александру свой иностранный болгарский паспорт с еще действительной визой (у него был уже новый, но еще без визы). Целью было – спасти его жизнь бегством. Срок паспорта был достаточным, чтобы уйти за границу.

За бегство еще в IV-м веке обвиняли св. Афанасия Великого, архиепископа Александрийского, но он в ответ написал «Апологию бегства». Бегство от злых преследователей вполне оправдано для христианина. Так и св. муч. Александр попытался бежать с помощью своего друга Николая, который взял на себя риск преследования нацистами.

Не было воли Божией на успешный переход границы, и Александр вернулся в Мюнхен. Там он – дважды успешно прошедший в провинции проверку паспорта – был предан одной знакомой (М.-Л. У.) в руки врагов Христа. На до-



просах в Гестапо Александр настаивал, как было договорено, на том, что паспорт он украл и переклеил фотографию, и так защитил арестованного друга. Ему поверили, и Николая выпустили.

Н. Д. Хамазаспян не мог сидеть сложа руки, когда «Шурика» осудили на смертную казнь. Он стал организовывать бегство из тюрьмы, привлек к этому и еще одного друга К. Л. Никитина (он после войны оказался в России, а теперь опять живет в Мюнхене) и немца надзирателя. Но св. мученик Александр отказался от побега, не желая подвергнуть жизнь надзирателя опасности.

В феврале 2012 года эти бывшие мюнхенские студенты Н. Д. Хамазаспян и Константин Львович Никитин, участвовали в прославлении св. мученика Александра, радостно встретили это церковное торжество.

Но, кроме того, Н. Д. Хамазаспяна можно по праву назвать современником Русской Зарубежной Церкви.

При эвакуации Белой Армии из Крыма под началом ген. П. Н. Врангеля (125 кораблей, около 150.000 беженцев) на корабле "Великий князь Александр Михайлович" находились архиереи Южно-Российского Церковного Управ-

ления. На этом корабле 6/19 ноября 1920 года было принято решение о преобразовании Церковного Управления Юга России во Временное Церковное Управление Русской Церкви Заграницей, ведь огромные области бывшей Российской империи, населенные православным народом, также оказались "за границей" просто из-за передвижения границ.

В момент принятия этого церковного решения новорожденному Николаю было три дня. Место же его рождения указывалось в паспорте так: "на корабле в Черном море". Он рассказывал, что родился на том самом корабле, на котором с белыми офицерами эвакуировался А. Н. Вертинский (которого он потом видел и слушал в Париже) – а это был корабль "Великий князь Александр Михайлович". Так совпали время и место.

Прошло целых 70 лет с того 1943 года. Время не совпало, но совпало место: Н. Д, Хамазаспян был 9 октября похоронен в том же 1-м ряду участка 76, где лежат мощи св. мученика Александра на кладбище «Am Perlacher Forst», там, где рядом звучат песнопения в Мюнхенском православном соборе Свв. Новомучеников Российских, где рядом также и тюрьма, в которой нацисты отрубали головы участникам "Белой Розы".

70 лет скитания по миру Николая Даниловича не разлучили друзей. Это явно: их тела лежат здесь рядом, и можно уверенно сказать, что святой мученик Александр позаботится духовно о своем друге на том свете. – Верим, что друзья радостно встретились в лучшей жизни. Въчная память!

H.A.

Еп. Афанасий (Евтич)

# СВЯТОЙ ЦАРЬ КОНСТАНТИН И МИЛАНСКИЙ ЭДИКТ

В память 1700 годовщины Миланского эдикта 313 года

(в сборнике: 1700 ГОДИНА МИЛАНСКОГ ЕДИКТА. Ниш, 2013.)

#### ОКОНЧАНИЕ:

(Начало см. «Вестник» 2/2013, стр. 14.)

еще благодаря многим добрым делам Константин стал известен и прославился у христиан и конкретно в Церкви Христовой. Прежде всего, он помог в преодолении раскола донатистов в Африке и в Риме тем, что созывал Соборы (в Риме 2–5 октября 313 г., в Арле 1 августа 314 г., в Милане в ноябре 316 г., когда донатисты были поражены в правах, которые, однако были им возвращены 5 мая 323 г.), которые помогли объективно рассмотреть и разрешить насущные проблемы Церкви. В случае решения вопроса о расколе донатистов в Африке Константин пользовался советами епископа Осия Кордовского (он писал и Цецилиану, еп. Кар-



фагенскому), которого он пошлет на Восток в Александрию и Антиохию – для решения проблемы Ариевой ереси (Созомен, ЦИ, 1, 16). По совету Осия Кордовского Константин созвал

Первый Вселенский Собор в Никее, открывшийся 25 мая 325 г., на котором церковно председательствовали Осий и Александр Александрийский, а державно – сам святой Царь Константин. Следует подчеркнуть, что этот святой Царь хотя и не ввел практику Соборов в Церкви, но способствовал тому, чтобы Соборы, которые и раньше существовали в жизни и деятельности Церкви, функционировали по всей вселенной как общепринятое установление Церкви для решения важных церковных проблем. З

Святой равноапостольный Царь также вынес решение (8 июля 321 г.), согласно которому воскресный день провозглашался государственным праздником отдыха для всех граждан, так что в этот день не работали ни суды, ни торговцы (Codex Teod. II 8 1а и II 8, 1. ЖК 4,18). Не правильно считать, что Константин ввел, "установил" празднование воскресного дня (как ложно считают наивные сектанты-еретики субботники, особенно здесь, в константиновом Нише), но он уже существовавшее празднование этого святого христианского Дня Господня, дня Воскресения Христова, сделал государственным праздником.

Далее следует упомянуть, что святой Константин послал свою мать, святую Елену, на Святую Землю, и всем нам известно, что она с помощью Божией и своего сына там сделала и построила. И поныне наследие Константина и Елены живо присутствует на Святой Земле: обретение и воздвижение Честного Креста на Голгофе<sup>34</sup> и строительство храма Воскресения - τό Μαρτύριον - в Иерусалиме, по поводу которого Царь писал Макарию, епископу Иерусалимскому; а храм был освящен в 335 г. в 30ю годовщину его царствования. Благодаря деятельности Константина и Елены во Святом Граде, который в 1 веке был разрушен римлянами и затем влачил жалкое существование на протяжении более двух веков, Иерусалим снова стал духовным центром христианства, и Иерусалимская Церковь, "Матерь всех Церквей", стала одной из ведущих во вселенной (что подчеркнул и Первый Вселенский Собор в своем 7 Правиле). 35 Также вместе с матерью

Еленой Константин воздвиг храм Рождества Христова в Вифлееме, храм Вознесения на Елеонской горе, храм у Мамврийского Дуба в Хевроне (ЖК 3, 30-43,51). Остальные построенные ими двоими храмы и святыни на Святой Земле сохранились на мозаичной карте в городе Мадаба в Иордании.<sup>36</sup> В Риме он также воздвиг несколько храмов: храм в Латеране и отдельные храмы святым первоверховным Апостолам -Петру (в Ватикане) и Павлу (вне городских стен). В Антиохии (Сирийской) он воздвиг знаменитый восьмиугольный храм, а также храм в Тире, а в новооснованом городе с его именем, в Царьграде, построил первую церковь Святой Софии, храм Святых Апостолов и Святой Ирины, как и первые царские сооружения.<sup>37</sup> Сделаем к этому очень важное дополнение: царь Константин потребовал от Евсевия, чтобы в скриптории в Кесарии переписали 50 экземпляров Священного Писания Ветхого и Нового Заветов (и от этих списков сохранились доныне самые древние рукописи: Синайские, Ватиканские, Александрийские). Тексты Священного Писания и молитвы читались и в самих царских дворцах (ЖК 4, 17-18 и 36-37). Константин Великий много помог распространению и защите христианской веры, особенно на Востоке, до Армении и Персии<sup>38</sup>, и на юге – до Индии (Эфиопии), помогая святому Афанасию Великому (которого он, впрочем, ценил, хотя и устранил его с кафедры в Александрии в 335 г. "ради мира в Церкви", однако не дал там поставить другого епископа, но перед своей смертью в 337 г. возвратил его на его престол в Александрии), чтобы он послал св. Фрументия в Эфиопию. Константинова эпоха означала расцвет веры и Церкви Христовой на Ближнем Востоке, в Средиземноморском бассейне, на Балканах, в Европе.

\*

Следующим великим деянием Константина стало перемещение столицы Римской империи с Запада на Восток, из Рима в новопостроенный город Царьград<sup>39</sup>, на Босфоре, между Европой и Азией, однако на европейской стороне, в области Европа ( $\tau \tilde{\eta} \varsigma \, \dot{\epsilon} \pi \alpha \rho \chi \dot{\iota} \alpha \varsigma \, E \dot{\upsilon} \rho \dot{\omega} \pi \eta \varsigma$ ,  $ab \, Europae \, provincia$ , которая политически принадле-

жала Фракии, а церковно - митрополии Гераклии). Следовательно: Царьград основан прежде всего как европейский город! Первый город Европы! И святой Константин Европу повернул к Востоку, откуда к нам пришло Евангелие (как напоминает в Послании 243, 3 свят. Василий западным епископам). В евсеевом описании строительства Царьграда говорится, что город назван царевым именем Константинуполис, но нигде не говорится, что это "Новый Рим", и св. Константин не называл его так. Никифор Каллист (следуя Евсевию ЖК 3, 48 и Созомену ЦИ 2, 3, 7) пишет, что на статуе Константина в центре Царьграда, где царь в правой руке держит скипетр, а в левой глобус с крестом наверху, была надпись: "Тебе, Христе Боже, посвятил град сей" (История 7, 49. PG 145, 1325). Название "Новый Рим" возникло позднее в Византии, то есть во время Феодосия Великого и Второго Вселенского Собора (Правило 3). Об этом факте писал позднее Константин Порфирогенит, в своем труде О фемах (TLG. Work 9 Europ.1.39 to 40), и там, говоря о византийской феме Фракии, Порфирогенит упомянул слова Константина: "Итак, в начале Европы ставлю Царицу городов и всего мира – Новый Рим (= $\mu$ арьград). ( $\lambda \rho \chi \dot{\eta} \nu$   $\sigma \dot{\nu} \nu \tau \eta \varsigma$ Εύρώπης τήν Βασιλίδα τῶν πόλεων καὶ τοῦ κόσμου παντός τήν Νέαν Ρώμην έγώ τίθημι). 40 Β κοнстантиновом строительстве Царьграда как столицы Римского царства и тем самым "перемещении центра тяжести Римской империи на Восток", как пишет Г. Острогорский, яснее всего отражается христианизация Римской империи... "Оба эти события - победа христианства и окончательное перенесение центра государства на эллинизированный Восток - знаменуют собой начало византийской эры".41

Прежде чем закончить, скажем, что в евсеевом описании строительства Константином храма на Гробе Господнем в Иерусалиме (ЖК 3, 30–33), написано, что святой Царь "на месте спасительного страдания воздвиг Новый Иерусалим, в противоположность древнему, где Спаситель одержал спасоносную победу над смертью, и богато его украсил, ибо это есть тот самый храм, который пророческое слово

называет Новым и юным Иерусалимом - καί δὴ κατ' αύτὸ τὸ Σωτήριον Μαρτύριον ἡ Νεα κατεσκευάζετο Ίερουσαλήμ, άντιπρόσωπος τῆ πάλαι βοωμένη ... ἄντικρυς βασιλεύς τὴν κατὰ τοῦ θανάτου σωτήριον νίκην πλουσίαις καὶ δαψιλέσιν άνύψου φιλοτιμίαις, τάχα που ταύτην οὖσαν τῆν διὰ προφητικῶν θεσπισμάτων κεκηρυγμένην Καινήν καὶ Νέαν **Ἱερουσαλήμ**". Это значит, что сам Константин был последователем Нового Иерусалима, и считал, что Царьградом он не продолжает римскую традицию, но начинает нечто совсем новое.<sup>42</sup> Это новое началось для него явлением Креста Христова и с тех пор продолжилось принятием и водружением Спасителевого Знамения Креста, под которым лежал низверженный дракон (ЖК 3, 2-3 и 49). Поэтому святые цари Константин и Елена в Православной Церкви всегда изображаются с Крестом между ними.

Царьград "обновлен"=освящен 11 мая 330 г. В нем святой Царь воздвиг первую церковь Святой Софии – Христа Премудрости Божией. 43 Позднее ее обновляли и рсширяли цари Феодосий и, окончательно, Юстиниан. И Святая София, чудесным промыслом Божиим, стоит и поныне. Она пребыла на протяжении веков Великой церковью Христовой, хотя и превращенная в мечеть, а затем в музей. 44

\*

Успение царя Константина описывают Евсевий (ЖК, 4, 61-66) и Созомен (ЦИ 2, 34): Царь отправился в Еленополь (=Дрепанон) в Вифинии, чтобы полечиться в бане с термальными водами, но, сильно ослабевшего, его перевезли в Никомидию, где он принял святое Крещение от епископа Никомидийского Евсевия, 45 составил свое завещание о разделе царства и через несколько дней преставился, на Святую Пятидесятницу, 22 апреля 337 г., на 64 году жизни и в 31 год своего царствования. 46 Тело его было перенесено в Царьград, сперва во дворец, до прибытия его сына Констанция, а затем похоронено в церкви Святых Апостолов, где Константин заранее приготовил себе гробницу.<sup>47</sup> Там же до этого была похоронена и его мать святая Елена (†328/330 г.).<sup>48</sup>

В Православной Церкви память святого

равноапостольного царя Константина празднуется 21 мая, вместе с его матерью святой Еленой, <sup>49</sup> а в тропаре ему поется: *Креста Твоего образъ на небеси видъвъ, и якоже Павелъ званіе не отъ человъкъ пріемъ, въ царъхъ апостолъ Твой Господи, царствующій градъ въ руцъ Твоей положи: егоже спасай всегда въ миръ, молитвами Богородицы, едине Человъколюбче. <sup>50</sup>* 

\*\*\*

#### Слово о сегоднешнем:

Со святого Константина и матери его святой Елены началось в истории человечества то, что называется Ромейским, христианским Царством, которое только в новое время на Западе назвали Византией. Началась на самом деле христианская Европа. Христианская византийская культура оказала решающее воздействие на Европу, Европа ее наследовала, а затем сознательно забыла. Европа многие богатства Византии унаследовала, но, к сожалению, также похитила и награбила для своих сокровищниц и музеев - не только во время Крестовых походов, но и в период колониального владычества на просторах Византии. Нам, православным славянам, Византия передала великое наследие Православного христианского Востока. Прежде всего - Христово Евангелие, веру и Церковь, затем, наконец, и Кириллицу. Для современной Европы цивилизация как бы происходит от античной, языческой Греции, но она забывает, что на самом деле именно Византия сохранила все, что было ценного в античной культуре (рукописи, литературу, искусство, мысль), причем переняла это и передала Европе, вместе с римским правом. К сожалению, новейшая "Европейская Коммуна" начало своей "Европы" связывает не со святым Константином, но только лишь с Карлом Великим, коронованным папой в Риме на Рождество 800 года!

1700 лет тому назад Европа терпимо приняла христианство как свободную веру Креста и Воскресения, как Церковь Христа Богочеловека и Спасителя всего мира. Где сегодня, спустя 1700 лет, эта Европа? И поистине ли она терпима ко Христу и христианству, или она терпима только к самой себе, и хвалится,

urbi et orbi, что она "терпима, демократична, свободна" - даже и для диавола, для гонений на Крест, не только в школьных классах христианских до недавнего времени государств, но и в душах невинных крещеных детей? Насколько она терпима, вы увидите, как только попробуете ее критиковать! Попробуйте сказать: "Не хотим Европу", не хотим такую обезбоженную и расхристианенную Европу, не хотим Европу, которая нас бомбит - и вы увидите, как быстро вы будете охарактеризованы как "мракобесы", "ретрограды", "националисты", "фашисты", "фанатики" и т.д. и т.п. В действительности, эти эпитеты свойственны и вчера, и даже сегодня именно этой Европе, столь самохвальной, но столь сущностно нетерпимой ко всему, что не есть она - что не есть "Европейская Коммуна", новая овампиренная "Res publica" Rимская, языческая "Pax Latina", или "Pax Germana", или "Pax Americana", со своими богами, своими "пантеонами", в которых нет места только Христу, зато есть место для всех могущественных и немогущественных богов и идолов, демонов и вампиров, химер и виртуальностей, для странностей и зла, похожих на те, которые описывает Михаил Булгаков в "Мастере и Маргарите"... Или еще лучше – Достоевский. А лучше всех апостол Иоанн в богооткровенном ему на Патмосе Апокалипсисе, перед которым Европа ныне стоит. И Божия суда не боится! Ибо нет ни страха Господня, ни любви Христовой, без которых человек оскотинивается и звереет. Европа и сегодня стоит перед выбором: Бог или Мамона? Иисус или Варрава? Христос или Антихрист?

А Духъ и невъста глаголютъ: пріиди. И слышай да глаголетъ: пріиди. И жаждай да пріидетъ, и хотяй да пріиметъ воду животную туне. Глаголетъ свидътельствуяй сія: ей, гряду скоро. Аминь. Ей, гряди, Господи Іисусе. Аще кто не любитъ Господа Іисуса Христа, да будетъ проклятъ, анавема. Маранъ ава! (Откр 22, 17. 20; 1 кор 16, 22).

Примечания:

<sup>32.</sup> Опускаем здесь описание деяний Первого Вселенского Собора в Никее (заранее оговоренная дата открытия Собора: 20 мая; работа Собора: 14 июня–25 августа), осуждение ариевой ереси, при-

нятие единого для всей Церкви Символа Веры, решение об общем праздновании Пасхи и 20-е Правило Никейского Собора 325 г. - Евсевий сохранил произнесенную тогда Константином "Речь Святому Собору" (ЖК, кн. 5). В этой Речи и других Константиновых текстах видно благочестие царя, и общее, и христианское, однако не следует ожидать от царя Константина качеств христианского богослова. Между тем неправильно и злонамерено мнение некоторых (конкретно проф. Р. Радича в интервью "Политике" 5 января 2013, культурное приложение, 2) что Константин "веровал в культ непобедимого солнца". Речь идет о незнании или непонимании того факта, что на самом деле сами христиане, с целью вытеснения языческого культа "solus invictus", перенесли празднование Рождества Христова - Солнца Правды (Мал 3, 20) и Востока съ высоты на "день непобедимого солнца" - 25 декабря (=Рождество Христово), и сперва на Западе, а потом и на Востоке (4 век) тем самым обеспредметили языческий культ солнца, подчеркнув, что Бог солнца – истинное Умное Солнце, Сам Христос, Творец солнца (Дан 3, 20), что видно и в рождественском тропаре, который несомненно был известен и святому царю Константину. Существует мозаика в храме Св. Петра в Риме, 4 века, где Христос представлен как "Бог солнца: "Ηλιος – Helios, а храм этот воздвиг царь Константин.

- 33. О возникновении и функции Соборов в Церкви см. наши исследования: "Васељенски Сабори и живо Предање Цркве", *Богословље* 1–2, 1973, 43–80; *На путевима Отаца* I, 9–6.
- 34. Кроме Евсевия (ЖК 3, 28–30) об этом говорит и свят. Амвросий Медиоланский (cf. C. Favez, L'épisode de l'invention de la Croix dans oraison funèbre de Theodose par St Ambroise, REL, 10 (1032), 423–429)
- 35. Как одаренный государь и дальновидный государственник, Константин хорошо понимал геостратегическое значение Святой Земли (древние писатели называли Палестину "мостом, который соединяет Азию-Африку-Европу = Восточно-Средиземноморский бассейн. А как христианин он еще более оценил значение и Святой Земли, и в ней Святого Града Иерусалима (пупъ земли Иез 38, 12), как Божию, библейскую Обътованную Землю, земное Отечество Христа, Спасителя всего человечества, и потому с его времени маленькая римская Элия заново обрела свое библейское, мессианское, эсхатологическое имя Иерусалим (См. Х. А. Пападопулос, Тоторіа тῆς Έκκλησίας Тεροσολύμων, Афины 1970)
  - 36. Мозаика в Мадабе открыта в 1876 г.
- 37. У нас, на Балканах, во время царя Константина наступил новый расцвет христианства. Об этом свидетельствует и его город Ниш.
- В Требинье в Петропавловском монастыре обнаружена крестильня его времени (найдена и монета с его ликом), и в монастыре Тврдош фундаменты и раннехристианские гробницы 4 века. В соседнем селе Гомильянима существует старая цер-

ковь Константиница, и также церкви, посвященные Свв. Константину и Елене в Придворцах, предместье Требинья, и в селе Слато у Невесинья. – Следует добавить, что Константин, воздвигая храмы Единому Живому и Истинному Богу – христианскому, распорядился ограничить идолопоклоннические церемонии и жертвоприношения римским богам по случаю официальных праздников, но не ущемил прав и обычаев языческой религии.

- 38. См. Письмо и Послание Сафору II Персидскому (310–381г.) в *ЖК 4*, 8–9, и т. д. Все это более или менее повторяет и Созомен, *ЦИ 2*, 7-15 и 24–27.
- 39. Евсевий и за ним Созомен (ЦИ 2,3) пишут, что Константин начал строить "новую столицу, тезоименитую себе и равночестную Риму", и сперва думал, что это будет Сардика, или Солунь, или место Илион у Хелеспонта (близ Дарданелл), или Халкидон - это показывает, что он понимал и стратегическую, и духовную важность Балкан - но ему Бог открыл во сне построить город в Византионе, во Фракии, на Европейской стороне Босфора, напротив Халкидона (Вифиния), и он так и сделал. Новый город он назвал Константинуполис, и сделал его "царицей всех жителей - римских подданных" со всех четырех сторон света, и в нем воздвиг церкви (Св. Апостолов, Св. Ирины, Св. Архангелов, Св. Софии, и другие) и многие другие здания, и населил его новыми жителями, пришедшими из многих стран, да и из Рима. Красота расположения Византиона неописуема. Предание говорит, что еще Геродот говорил об основателях Халкидона, которые на малоазийском берегу основали свой город за 17 лет до мегарцев, основателей Византиона, что те были слепыми, если не видели более красивое место напротив них на европейской стороне. И поистине, тот, кто бывал в Царьграде, может подтвердить: после Иерусалима, нет для земного города красивейшего места в этом мире, места " $\H{\epsilon}\nu\theta'$ ίχθύς ἔλαφος τε νομόν βόσκονται τόν αύτόν=**εде рыба** и олень пасутся на одном пастбище", как говорит древняя Антология стихов о Царьграде. -Строительство Царьграда началось 8 ноября 324 г. Можно с уверенностью утверждать: царь Константин больше не воспринимал Рим ни как центр империи, ни как центр мира, и потому решил столицу нового христианского мира, нового царства, построить на Востоке, и это был **Царьград**. Святой Феофан Исповедник (*Хроника*, за год 324/5. РС 108, 97-105) пишет, что Константин в том же году праздновал 20-ю годовщину своего правления, короновал свою мать Елену и, после Божия откровения, начал строить Царьград. Его мать Елена имела тогда видение и отправилась, взяв деньги у сына, в Иерусалим, чтобы там найти и воздвигнуть Честной Крест Господень и обновить Святые Места. О необходимости открытия и обустройства Святых Мест сам Константин уже говорил епископу Иерусалимскому Макарию во время Первого Вселенского Собора 325 г. (Подробнее о строительстве Царьграда см.: Gilbert Dagron, Naissance d'une Capital. Constantinople et ses institutions

de 330 à 451, PUF, Paris 1974, 1984).

40. Πρυβοσμή βες κοητέκτ: Πρώτον θέμα τό έπί τῆς δύσεως Εύρώπης κείμενον γῆς τό ονομαζόμενον Θρακών, έν ῷ τό Βυζάντιον ἴδρυται καὶ τό τῶν Ρωμαίων βασίλειον. Δίκαιόν έστι προκατάρχειν τῆς Εύρώπης γῆς τό Βυζάντιον, τήν νῦν οὖσαν Κωνσταντινούπολιν, έπεί καὶ πόλις έστί βασιλεύουσα τοῦ τε κόσμου παντός ὑπερέχουσα, ὡς τοῦ Μεγάλου Κωνσταντίνου καὶ βασιλέως τήν ἐπωνυμίαν κληρονομήσασα. ἀρχήν δέ τῆς Εύρώπης έγώ τίθημι, έπεί καὶ αὐτό τό Βυζάντιον τῆς Θράκης έστί μέρος τό κάλλιστον τε καὶ τιμιώτατον. (TLG, Work 9 Europ. 1.1-5). – Cm: Johannes Koder, 'Ο ὄρος ΕΥΡΩΠΗ ὡς ἔννοια χώρου στή Βυζαντινή ἰστοριογραφία: Βυζάντιο καὶ Εύρώπη. Α΄ Διεθνές Βυζαντινολογική Συνάντηση, Δέλφοι 20–24 Ι΄, 1985, 'Αθήνα 1987, σ. 63–74

41. Историја Византије, Београд 1969, с. 48. В продолжении (стр. 65, прим. 1) Острогорский, говоря об основании Царьграда, цитирует A.E. Schwartzа: "Со времени основания Рима на земле не создавалось более важного города"; и А. Philippson-a: "С тех пор, как Александр создал мировой город в Египте, никакое основание города не направило развитие истории на новые пути, кроме превращения пришедшего в упадок греческого городка в мощный очаг, который до сих пор свидетельствует о царственном духе его основателя". Ср. и Р. Радић: "Превосходство Царьграда над Римом было показано и на монете Константина Великого... Можно сказать, что основание Константинополя означает и победу Востока над Западом, как и известной формы весьма ориентализированного (точнее: **христианизированного** – *En. Аф.*) эллинизма над латинским духом" (стр. 119).

42. Здесь встает вопрос, недавно заданный одним русским исследователем: Почему немного позднее в Византии Царьград называется и считается "Новым Римом" (даже и в З Правиле Царьградского и в 28 Правиле Халкидонского Собора)? Потому ли, что Византия видела себя светской Империей, наследницей Римской Империи, т.е. наследницей светской мощи, которую имел Рим? Но, отправная фигура такого такого понимания в этом случае не святой Царь Константин, но Август Кесарь! Так позднее, в 15-16 веке, в России понимали Москву как "Третий Рим", а не как Второй Константинополь, и связывали русскую династию Рюриковичей с Кесарем Августом (см. А.С. Мылышков. Мифологема "Кесарь Август" и "Москва - третий Рим", Славянский мир между Римом и Константинополем /РАН, Славяне и их соседи, выпуск 2, Москва 2004, стр. 201). - В отличие от русских, биограф сербского деспота св. Стефана (Лазаревича) отождествляет его столицу Белград с Иерусалимом (и Стефанову генеалогию связывает с царем Константином и его сыном Констанцием). Ибо для христиан "Иерусалим как место Воскресения Христова никогда не переставал считаться не только началом, но и эсхатологическим завершением христиан-(Митр. Пергамский Иоанн /Зизиулас/, Έλληνισμός καὶ Χριστιανισμός. Ή συνάντηση τῶν δύο κόσμων, Атина 2008, с. 62 – сепарат из Ἱστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ ἔθνους, τ. 6, Атина 1976).

43. Согласно историку Сократу (ЦИ 2,16), церковь Святой Софии в Царьграде воздвиг сын Константина Констанций в 346 г., но историки Феофан, Георгий Монах, Кедрин и др. приписывают ее св. царю Константину. Это означает, что византийская традиция видела Константина как ее основателя, первого ктитора. Об этом свидетельствует и мозачиная икона святого Константина у входа в Святую Софию.

44. Существует инициатива многих христиан в мире, и собираются подписи за то, чтобы, хотя бы в 2013 году, разрешили совершить одну Божественную литургию в Святой Софии. Захочет ли этого Евроамерика 21 века – в 1700-летнюю годовщину свободы христианства, религии Креста и Воскресения, веры в Богочеловека вместо веры в ложного бога или богов, и ложного человека или ложных, обоготворенных людей? Хотят ли новые миродержители пойти путем Диоклетиана-Галерия-Ликиния-Сафора-Мухамеда-Султана-Маркса-Гитлера-Сталина-Клинтона, или путем святого царя Константина?

45. Евсевий тогда был каноническим епископом Никомидии, следовательно, не еретиком-арианцем, каковым он одно время был ранее. Он возвратился в каноническое общение Соборной=Вселенской Церкви Православной и принял Никейский Символ веры. - Позднее западное предание (6 век, в Liber Pontificalis) говорит, что папа Сильвестр (314-335) крестил царя Константина в Риме "потому что его Господь исцелил от проказы, ибо он первым прекратил гонения на христиан" (L.P. изд. Duchesne, Paris 1981, т. 1,170). Из этого возник известный текст Donatio Constantini, фалсификат 7-8 века, по которому Константин, якобы, оставил папе в наследство Рим и власть над всем Западом, а сам перешел на Восток и построил новую столицу - Царьград.

46. У Константина Великого были и свои грехи, совершенные, правда, до Крещения (которое он откладывал, по обычаю того времени, до самой смерти). Во время своего пребывания в 326 г. в Риме он приказал арестовать своего старшего сына Криспа, оклеветанного его мачехой Фаустой в том, что он якобы хотел ее изнасиловать. Крисп был заключен в темницу и там, не известно как, скончался. Не существует ни одного доказательства, что Константин приказал его умертвить. Его мать, святая Елена, доказала царю невиновность Криспа, и тогда Константин прекратил отношения с Фаустой, но также не существует доказательств того, что царь приказал ее убить (см. об этом подробно К.В. Καραστάθης, Μέγας Κωνσταντῖνος. Κατηγορίες καὶ άλήθεια. Ίστορική μελέτη, Афины 2012, стр. 153-201). - Языческий историк Зосима (5 век) и Исихий, а также Амиен Марселин, связывают "бегство" Константина из Рима и строительство Царьграда с его ощущением вины за убийство сына Криспа в 326 г., как будто он этим искал "очищения=проще-

## история Церкви

ния", однако ошибочность такого суждения очевидна: Константин начал строительство Царьграда уже в 324 году (G. Dagron, Naissance d'une capitale, р. 20). Не отстали от них и другие, хулившие святого Константина за то, что у него им не нравилось. Уже Юлиан Отступник хулил и самую память царя Константина, потому что он "изменил Римский закон и обычаи старины", а это значит – обычаи языческого, многобожнического Рима, а об этом говорили и остальные языческие его современники. И уже упомянутый языческий историк Зосима обвиняет Константина в "упадке Рима, потому что он отступил от Римской веры" (Амиен Марцелин, История 21,10, 8). Также и царь Юлиан - отступник от Христа и христианства - действительно первый "современный европеец", ибо он – предтеча подобным ему европейцам в отрицании Христа и Константиновского Христианского, Византийского, Православного Богоданного наследия. О святом царе Константине писали хульно и позже (в 18 веке - в эпоху "Просвещения") и француз Вольтер, и англичанин Гиббон. К сожалению, и наше время не иссякают клеветнические сочинения о святом Константине и его матери святой Елене.

- 47. *Пасхальная Хроника*, г. 337 (PG 92,716). О этом говорит и св. Златоуст в своей *26 Омилии* на 2 Послание Коринфянам (PG 61,582).
- 48. Феофан, *Хронография*. PG 108,113. Со святого царя Константина началась златая цепочка христианских царей и православных государей: Феодосий, Маркиан, Юстиниан, Ираклий, Палеологи; грузинские, болгарские, русские, сербские: Немани, Лазаревичи, Карагеоргиевичи.
- 49. Насколько известно, Римская церковь прославляет только св. Елену. А почему не святого Константина? Не потому ли, что он перешел из Рима в Царьград, с Запада на Восток?
- 50. **Τροπαρь** cb. царю Κοнстантину (глас 8): Τοῦ Σταυροῦ Σου τόν τύπον ἐν οὐρανῷ θεασάμενος, καὶ ὡς ὁ Παῦλος τήν κλῆσιν οὐκ εξ ἀνθρώπων δεξάμενος, ὁ ἐν βασιλεύσιν Ἀπόστολός Σου, Κύριε, Βασιλεύουσαν πόλιν τῆ χειρί Σου παρέθετο, ἡν περίσωζε διά παντός ἐν εἰρήνη, πρεσβείαις τής Θεοτόκου, Μόνε Φιλάνθρωπε.







QR code синодального сайта

#### Содержание № 5+6/2013

- 1 Рождественское послание архиепископа Марка Боголюбивой пастве Германской Епархии
- 2 Свят. Феофан Затворник, Размышления на Рождество Христово
- 3 Митр. Филарет (Вознесенский), Слово на Богоявление
- 6 Преп. Юстин Челийский, Толкование на Послание к Галатам 4, 12-31
- 10 По епархиям: август октябрь
- 25 Некролог: Николай Данилович Хамазаспян
- 26 Еп. Афанасий (Евтич), Святой царь Константин и Миланский эдикт

«Вестник» является официальным органом Германской Епархии Русской Православной церкви Заграницей. Редакторы «Вестника» стараются по совести высказывать мысли, согласные с учением Святой Православной Церкви и нашей иерархии. Однако, при всем старании авторов, иногда могут допускаться ошибки. Ответственность за такие ошибки ложится исключительно на авторов статей и на редакторов «Вестника», но ни в коем случае не на Архиерейский Синод или Епархиальное управление, которые не ведут предварительной цензуры и не могут знать заранее, где и что будет напечатано. «Вестник» издается трудом и иждивением братства Преп. Иова в Мюнхене. Всех заинтересованных в его существовании и распространении мы просим жертвовать на наш счет с соответствующим указанием на переводе.

Счет монастыря:

Kto. 53031-801 BLZ: 700 100 80 (Postbank Munchen) из-за границы: IBAN: DE29 7001 0080 0053 0318 01 BIC: PBNKDEFF

Адрес Редакции **«VESTNIK»** Kloster des Hl. Hiob von Počaev Hofbauernstr. 26, D-81247 München – Deutschland Tel.: (089) 203 19 085 Fax: (089) 88 67 77 http://www.rocor.de

http://www.russianorthodoxchurch.ws (США)



Переводческая комиссия Конференции православных епископов в Германии (ОВКD) под председательством архиеп. Марка в этом году много раз заседала в обители преп. Елисаветы в Бухендорфе (Гаутинг).



