
И
зд

ан
ие

 о
би

те
ли

 п
ре

п.
 

И
ов

а 
П

оч
ае

вс
ко

го
 в

 М
ю

нх
ен

еВестник
Германской Епархии Русской Православной Церкви за границей

45-й год издания № 4 | 2025

Символ веры  
как мистагогия

Никея – Соборное 
свидетельство Церкви

Христианский брак
«Тайна любви»

Архив Епархии
«Ключ к истории»

20-летие
обители св.
преп.муч.
вел. кн.
Елисаветы

Бухендорф 



v



Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     1

Митрополит Берлинский и Германский, Марк (Арндт)

Рождественское Послание
богоспасаемой пастве Германской Епархии

Христос раждается, славите!

Христианский мир в этом году от-
мечал 1700-летие Первого Вселен-
ского Собора. Собор этот осудил 
арианскую ересь, дал определение 
природы Христа как единосущного 

Отцу-Богу истинного Бога, как Сына Божия и 
Богочеловека, – открыл смысл и значение во-
площения Божия. В Никейском Символе веры 
сказано: «Нас ради человеков и нашего ради 
спасения сошедшего и воплотившегося, вочелове-
чившегося, страдавшего и воскресшего в третий 
день, восшедшего на небеса и грядущего судить 
живых и мертвых». 

Господь пришёл на землю, чтобы дать нам 
жизнь вечную во благе. По Его слову «Никто 
не благ, как только один Бог» (Мф 19:17). В Его 
воплощении скрыта, а для желающих, верующих 
Ему – и открыта Его тайна, тайна Его любви. До 
Него и после Него приходили всякие мудрецы, 
мыслители и философы, цари и вожди, рефор-
маторы и революционеры, обещавшие разные 
блага… Но то, что нам дал Сын Божий, Христос 
– никто дать не мог и никогда не сможет. Став 
человеком, Человеколюбец поднял нас на Свою 
божественную высоту, даровал жизнь божествен-
ную – сделал богами по благодати. 

Жить как христиане мы можем только, когда 
сами чувствуем, что Он, лишь Он и никто иной, 
нам дарует благо, бессмертие, жизнь вечную. 
Так жили апостолы, мученики, подвижники – 
христиане всех времен.

Отличие христианина от всех остальных лю-
дей – чувство вечности во Христе. Во Христе мы 
вечны, бессмертны, ничем и никем не ограниче-
ны. Святые отцы открыли нам этот свой опыт, 
изложили в Символе веры ясно, что каждый 
человек может жить согласно своему назначению 
только в том случае, если будет сознательно на-
полнять себя Христом и Его вечностью. Каждая 
молитва наполняет человека этой вечностью, и с 

нею – божественными силами. Тем паче наполня-
ют нас ими – святые таинства Христовой Церкви. 

Символ веры, который был принят 1700 лет 
назад, а позже дополнен и утверждён на другом 
Вселенском Соборе, показывает нам путь к жиз-
ни. Те, кто не верят и не крестятся, остаются в 
объятиях смерти: кто не верует, осужден будет; 
кто же верит во Христа, спасен будет (Мк 16:16; 
Ин 5:17-47), ибо вера в Него – это жизнь. Жизнь в 
Нем и Им. Крестясь, мы наполняемся Им, всеми 
Его силами. Вот основная мысль отцов Первого 
Собора: Христос – Богочеловек. Тот, кто пребы-
вает во Христе, всегда получает божественные 
силы Его. 

Наше дело – хранить дар, полученный при 
Крещении, выращивать его, подражать святым 
отцам, подвизаясь, пока не придем в единство 
веры и познания Сына Божия, в мужа совершен-
на, в меру полного возраста Христова (Еф 4:13).

Духовное богатство не поддается измерению. 
Поэтому подвизающиеся не считают себя уже 
окончательно достигшими Царства, но – все 
более познавая его величие – скорее ненадежны-
ми, неопытными и недостойными, порой даже 
несчастными и покинутыми Богом. Но на деле 
они совершенствуются, ибо «верующий в Меня, 
дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше 
сих сотворит» (Ин 14:12). Через добродетели 
вера вселяет в человека всего Богочеловека Хри-
ста, все Божественные силы. У нас с Ним одна 
жизнь, одно бессмертие, а Источник этой жиз-
ни – превосходящая любовь, всецелая, единая 
Святая Троица. 

И вот, Жизнь наша рождается в Вифлееме, 
Жизнь вечная! Славим Ее. Благодарим благого 
Бога за его великие, неизмеримые благодеяния, 
за то, что Он родился среди нас и открыл нам 
путь к истинному рождению!

Мюнхен-Берлин РХ 2025



▶	 Богословие

2     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

Епископ Штутгартский Иов (Бандманн) 

Символ веры как мистагогия
Введение

К
ак в церковной синодальной деятель-
ности, так и в экуменическом диалоге 
нередко рождаются новые богословские 
документы. Их значение и влияние, од-
нако, как правило, оказываются весьма 
ограниченными. Редко, когда они на-

ходят широкое признание за пределами узкого 
круга академического богословия, и спустя не-
долгое время они уже собирают пыль в архивах 
церковной истории. Никейско-Константино-
польский Символ веры нельзя причислить к по-
добным «документов согласия». Как происхож-
дение Символа, так и его широкое употребление 
свидетельствуют о том, что он на протяжении 
веков остаётся живым свидетельством веры и 
торжественной молитвой Церкви. Принято счи-
тать, что основой Никейского Символа послу-
жили раннехристианские крещальные исповеда-
ния[1]— тексты из литургической жизни Церкви. 
Составленным на Соборе вероопределении 
действительно продолжали пользоваться при 
совершении Таинства Крещения, но наивысшее 
и самое почётное место Символ веры занимает в 
Божественной литургии Православной Церкви. 
Чтобы понять его функцию в этом – основопо-
лагающим для Церкви – Таинстве, необходимо 
осознать мистагогический характер Литургии.

Заслугой новейшего литургического богосло-
вия[2] можно считать то, что она вновь вывела на 
первый план мистагогическое понимание Ли-
тургии – то есть вопрос о том, что происходит с 
участниками богослужения, как они «вводятся» 
в Таинство (от греч. μυσταγωγία – «введение в 
тайну»). Особую роль в этом процессе сыграл 
протопресвитер Александр Шмеман, различав-
ший мистагогическое и аллегорико-историче-
ское толкования литургии и утверждавший, что 
первое является более изначальным и подлин-
ным. Последнее он рассматривал как искажение, 
как проявление ложного благочестия – когда 
отдельные литургические действия и предме-

[1] См. Ernst Dassmann, Kirchengeschichte Bd. 2 
(Kohlhammer Studienbücher Theologie; Bd. 11,2), Stuttgart-
Berlin-Köln 1999, S. 39.

[2] См. Karl Christian Felmy, Einführung in die orthodoxe 
Theologie der Gegenwart, Berlin-Münster 32014, S. 198f.

ты истолковываются как символы и аллегории 
евангельских событий земной жизни Христа «в 
воспоминание о них».

Мы, однако, не готовы полностью с ним со-
гласиться. Толкование, например, малого входа с 
Евангелием как проповеди Христа или великого 
входа как распятия и погребения Господа нельзя 
считать второстепенными или противореча-
щими мистагогическо-экклесиологическому 
пониманию Литургии как Таинства Царствия 
Небесного.[3] Живое воспоминание жизни и ис-
купительной жертвы Иисуса Христа с самых 
первых времён принадлежит к основным эле-
ментам христианства.

Литургическая включенность 
Символа веры

Для начала рассмотрим современное поло-
жение Символа веры в чинопоследовании Бо-
жественной литургии – до, во время и после его 
произнесения. Никейско-Константинопольский 
Символ веры занимает в Литургии святителя 
Иоанна Златоуста своё естественное место – 
непосредственно перед евхаристическим кано-
ном, то есть перед центральной и древнейшей 
частью Евхаристии. Ему предшествует возглас 
диакона: «Возлюбим друг друга, да единомыс-
лием исповемы». Этим возгласом диакон од-
новременно призывает к целованию мира и к 
исповеданию веры. Любовь и единомыслие в 
вере являются одновременно предпосылкой и 
следствием Символа веры. Священники триж-
ды кланяются перед Святыми Дарами, покры-
тыми воздýхом (греч. ἀήρ), произнося стих из 
Псалма (Пс. 17:2–3а): «Возлюблю Тя, Господи, 
Крéпосте моя, Господь – Утверждение мое и 
Прибежище мое». Тем самым требуемая лю-
бовь между людьми вновь возводится к Богу, а 
основание веры – Символ веры – утверждается 
как «твердыня», которой является Сам Господь. 
Затем священники поочерёдно целуют дискос, 
потир (через воздýх) и край антиминса, после 
чего приветствуют друг друга словами: «Хри-
стос посреде нас» – «И есть, и будет». Сегодня 

[3] См. Alexander Schmemann, Eucharistie. Sakrament des 
Gottesreiches (orig. The Eucharist), Einsiedeln 2005.



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     3

целование мира совершается только между слу-
жащими священниками.[4]

Тем временем хор отвечает: «Отца и Сына 
и Святого Духа – Троицу единосущную и не-
раздельную», что, по сути, является сводным 
выражением всего Символа веры. Его квинт-
эссенция – исповедание Святой Троицы и цен-
тральное богословское достижение – ὁμοούσιος 
(«единосущный») – предваряются этим гимном. 
Следующий возглас диакона: «Двери, двери! 
Премудростию вонмем!» восходит к древнему 
обычаю, ныне утраченному, когда по окончании 
Литургии оглашенных (публичной части бо-
гослужения) всех некрещёных отправляли вон 
из храма («Елицы оглашеннии, изыдите, огла-
шеннии изыдите, елицы оглашеннии изыдите. 
Да никто от оглашенных, елицы вернии, паки и 
паки миром Господу помолимся»), а двери запи-
рались перед началом евхаристического канона. 

Эта практика возникла в контексте disciplina 
arcani («дисциплины тайны») IV–V веков, ко-
торая включала Символ веры и учение веры 
в число предметов, скрываемых от некрещё-
ных. Таким образом, Символ веры, находясь 
на границе между Литургией оглашенных и 
Литургией верных, выражает глубокую связь 
между Таинством Крещения и Таинством Евха-
ристии, соединяя исповедание истинной веры 
перед вхождением в тело Христово – Церковь 
(«облекшиеся во Христа» – Гал. 3:27) – с приня-
тием Тела и Крови Христовых в Таинстве любви, 
исходящей из единодушного исповедания Ему. 
И там, и здесь исповедание, как и всё Таинство, 
– не дело отдельного человека, но всей общины. 
Крещаемый через исповедание веры вступает в 
общину верных, и Евхаристия возможна только 
как действие всей церковной общины, соеди-
нённой в единой вере.

В греческой традиции Символ веры про-
износится чтецом, в славянской – поётся всем 
народом.[5] В это время священник (или все со-
служащие священники вместе) держит большой 
воздýх над Святыми Дарами и плавно движет 
им вверх и вниз или слегка колеблет, сам при 
этом также читая Символ веры. На архиерей-
ской литургии епископ после целования мира 
становится перед престолом, склоняет голову – 
часто опираясь лбом на сложенные на престоле 
руки – и произносит Символ веры под подня-

[4] См. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S.395.
[5] К развитию этого вопроса см. там же, S. 416f.

тым над ним воздýхом, который удерживают 
священники. Лишь после завершения Символа 
веры архиереем воздýх откладывается в сто-
рону, и диакон призывает всех к наивысшему 
вниманию перед евхаристическим каноном, 
возглашая: «Станем добре, станем со страхом, 
вонмем, святое возношение в мире приносити». 
После этого начинается евхаристический канон 
и анафора (приношение).

Историческое развитие 
литургии и её толкование

Введение Символа веры в чин Божественной 
литургии, по всей вероятности, восходит к спо-
рам с монофизитами в конце V века.[6] Согласно 
церковной истории Феодора Ана́гноста (Чте-
ца), патриарх Тимофей Константинопольский 
ввёл чтение «Символа трёхсот восемнадцати 
отцов»[7] на каждом богослужебном собрании 
(σύνᾰξις), вскоре после того, как в 511 году по Р. 
Х. по поручению императора Анастасия I был 
поставлен патриархом на место Македония II.

Ирония состоит в том, что эта практика, 
вероятно, возникла у самих монофизитов, вос-
ходит к самим монофизитам, которые таким 
образом выражали свой протест против Хал-
кидонского собора, публично провозглашая 
Никейский Символ веры. Патриарх Тимофей 
перенял эту практику, предположительно, желая 
угодить императору, склонному к монофизит-
ству. Однако и сторонники Халкидона высоко 
чтили Никейский Символ веры, и сохранили 
его в литургии, когда на патриарший престол в 
Константинополе вновь взошёл православный 
патриарх Иоанн.

Из фрагмента актов Константинопольско-
го собора 518 года известно, что 16 июля 518 
года народ не допустил нового предстоятеля 
Церкви войти утром в собор, пока он открыто 
не подтвердил свою верность Халкидонскому 
собору. После этого началась литургия с пе-
ния Трисвятого, и, когда «двери были закрыты 
и Символ веры произнесён, как обычно», на-
род устремился к алтарю, чтобы услышать, как 
торжественно поминаются четыре Вселенских 

[6] См. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S. 398.
[7] Здесь, наверное, всё же имелся в виду текст Никейско-

го собора, знакомый, вообще-то, уже из актов Халкидон-
ского собора. См. a.a.O., S. 400f.



▶	 Богословие

4     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

собора и диптихи.[8] Таким образом, практика 
чтения Символа веры к тому времени уже была 
прочно укоренена в Константинополе.

Изначально столь заметное включение Сим-
вола веры в богослужение, по-видимому, было 
выражением догматических споров, знаком 
церковно-политического протеста, или даже 
жёсткого еретического упорства – а затем стало 
свидетельством истинной веры. Возникает зако-
номерный вопрос: каким образом из подобного 
контекста могла вырасти положительная роль 
Символа веры в таинстве Евхаристии?

Попытка объяснить этот процесс исклю-
чительно историко-политическими причина-
ми упускает, по нашему мнению, дух Древней 
Церкви. Ни одно литургическое новшество 
нельзя понимать как чисто интеллектуальное 
послание или политическое заявление. Любое 
изменение, которое со временем утверждается 
в литургической традиции, совершается, как 
правило, из живого литургического сознания, 
которое, хотя и не обязано сохранять память о 
моменте и мотивах своего возникновения, всё 
же предполагает, по нашему мнению, осознан-
ное и глубокое обращение с литургическими 
формами и выражает интенцию, превосходя-
щую исторические обстоятельства. По меньшей 
мере, такую цель или некое намерение следует 
предполагать и искать – особенно там, где ли-
тургический элемент укореняется и сохраняется 
веками.

Литургическая цель включения Символа 
веры перед евхаристическим каноном, как ка-
жется, достаточно очевидна. Православная вера 
– драгоценное достояние общины. Исповедание 
может одновременно служить как различению, 
так и создавать глубокую идентичность. Три ос-
новных действия таинства Евхаристии – воспо-
минание, благодарение и причастие – непосред-
ственно соотносятся с содержанием Символа 
веры: сотворением мира, воплощением, стра-
даниями, смертью и воскресением Христовым, 
сошествием Святого Духа и ожиданием Второ-
го пришествия Христова. Молитва анафоры, в 
контексте всеобщего благодарения, вновь рас-
крывает те же темы: «Достойно и праведно Тя 
пети, Тя благословити, Тя хвалити, Тя благода-
рити, … » Искупительный подвиг Сына Божия 
в литургии не только аллегорически изобража-

[8] Schwartz, Acta Conc. Oec. III, p. 76 (= Mansi 8, 1066); vgl. 
Robert F. Taft, a.a.O., S. 401.

ется, не только воспоминается как основание 
благодарения, но и таинственно переживается 
через участие – ведь мы в буквальном смысле 
пьём Его Кровь, за нас излитую. Таким образом, 
Символ веры занимает наиболее подходящее 
место: он объединяет верующих в исповедании 
и воспоминании, готовя их к Таинству любви 
Христовой.

Воздух (Аэр)
Согласно древнейшим источникам[9], боль-

шой воздýх (ἀήρ) снимался со Святых Даров и 
откладывался в сторону после Символа веры, 
в начале евхаристического канона. Святой Се-
вир Антиохийский († 538) в одном из своих 
посланий описывает антиохийскую традицию, 
связанную с воздýхом, и одновременно даёт её 
толкование:

«В Палестине и Иерусалиме диаконы, пока 
священник произносит вышеупомянутую 
молитву, часто и непрестанно поднимают 
[покров] и опускают его до конца молитвы, 
после чего священник начинает прошение 
о приносимой жертве. То, что совершает-
ся таким образом, напоминает нам о по-
крывале или о плате, сошедшем с неба на 
Петра… Таким образом, положенная на 
алтарь ткань, поднимаясь и опускаясь, изо-
бражает обильный и прекрасный дар Духа 
Божия, Который явился Петру в видении».
Учёный де Меэстер предположил, что при 

введении Символа веры в литургию он, воз-
можно, заменил известную из антиохийской 
традиции «молитву над воздухом» (oratio veli), 
во время которой ткань также поднималась и 
опускалась. Вероятно, речь здесь идёт о молит-
ве проскомидии, совершаемой в византийской 
традиции во время приближения священника к 
престолу в конце Великого входа.[10] В византий-
ской литургии ритуал колебания воздухом над 
дарами впервые достоверно засвидетельствован 
лишь в X веке. Тогда говорится, как правило, о 
троекратном поднятии и опускании воздуха, 
совершаемом синхронно с тройным возгласом 
диакона: «Станем добре, станем со страхом, вон-
мем…». Позднее это троекратное движение ста-
ло сопровождаться тихим чтением Трисвятого. 
Лишь в сочинении святого Симеона Солунского 
(† 1429) «О храме Божием и о служащих в нем» и 

[9] См. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S. 418.
[10] Ibid., S. 419.



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     5

Епископ Иов (Бандманн)

в Синайском кодексе №986 встречается совре-
менная практика – удерживание или поднятие 
воздуха над Святыми Дарами во время Символа 
веры, после чего он откладывается со словами: 
«Станем добре, станем со страхом, вонмем…»:

«Почему Святые Дары остаются покры-
тыми до окончания Символа веры? Они 
держат святой покров над Дарами до за-
вершения Символа веры, потому что необ-
ходимо, чтобы всё, относящееся ко Христу, 
было ясно возвещено».[11]

Наряду с этим толкованием существовали 
и иные интерпретации значения воздуха в ли-
тургии верных. Уже в VIII веке византийский 
автор Псевдо-Герман Константинопольский 
понимал воздух как завесу небесного храма (ср. 
Евр. 10:20) и как камень, запечатавший гроб 
Христов.[12] Другие толкования, упомянутые тем 
же Севиром Антиохийским, рассматривали воз-
дух как плащаницу Христову, а великий вход, во 
время которого воздух выносится, – как погре-
бальное шествие. Также, воздух символически 
отождествлялся с небесной твердью (Быт 1:8). 
Лишь в XIX–XX веках в греческой и мелкитской 
традициях утвердилась практика, при которой 
воздух снимается с Даров в начале Символа 

[11] Simeon von Thessaloniki, Expositio de divino templo, PG 
155, 732.

[12] См. М. В. Вилкова, Михаил Желтов, «Воздух», Право-
славная Энцикопедия Bd. 9, Moskau 2010, 184f. 

веры и удерживается вертикально перед ними 
или обводится вокруг над ними, что привело 
к заметному изменению древней символики и 
утрате первоначального богословского содер-
жания.

Современную практику, когда во время ар-
хиерейской литургии воздух поднимают над 
головой епископа и колеблют, исторически не 
удается проследить.

Однако устав русской литургической рефор-
мы времён патриарха Никона (1666–1667 гг.) 
всё же упоминает, что воздýх поднимается над 
головой епископа и затем складывается за его 
спиной.[13] Все эти формы обряда свидетельству-
ют о стремлении выразить действие и присут-
ствие Святого Духа – как на Святых Дарах, так и 
на предстоятеле литургии. То, что со временем 
этот жест соединился именно с произнесени-
ем Никейско-Константинопольского Символа 
веры, едва ли можно считать случайностью. Ибо 
именно тогда, когда исповедуется истинная вера 
являет Своё присутствие «Дух истины».[14] Та-
кое истолкование богословски кажется более 
оправданным, чем прежняя символика, согласно 
которой колебание воздýхом воспринималось 
как некое предвосхищение эпиклезы – призы-
вания Святого Духа на Святые Дары – которое 

[13] Robert Taft, a.a.O., S. 423.
[14] Ин 15:26. Молитва «Царю Небесный», посвященная 

Св. Духу.



▶	 Богословие

6     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

на деле следует лишь после анафоры. Особенно 
выразительно это понимание проявляется в 
современной архиерейской литургии: пока епи-
скоп, стоя в алтаре, вслух читает Символ веры, 
священники вокруг него поднимают воздух и 
колеблют его над его головой.

Заключение
Лишь мистагогическое толкование литургии 

раскрывает весь её сакраментальный смысл и 
богатство переживания. В этом смысле можно 
согласиться с А. Шмеманом, утверждавшим, что 
чисто аллегорико-историческое толкование, 
лишённое осознания внутреннего смысла и духа 
литургии, нередко искажает её сущность. Так, 
например, в популярной в России XIX века книге 
священника Никифора Востокова «Краткое 
объяснение Божественной литургии в вопросах 
и ответах» (изд. 1864) каждое действие бого-
служения рассматривалось как представление 
конкретного евангельского события. В отно-
шении интересующего нас момента литургии 
Востоков пишет:

Какое событие вспоминают священник и 
диакон перед пением Символа веры?

	▶ Перед пением Символа веры они вспоми-
нают воскресение Господа и Бога нашего Иисуса 
Христа в третий день после смерти.

В какой именно момент вспоминается Вос-
кресение Христово?

	▶ Воскресение Христово вспоминается в тот 
момент, когда задёргивается завеса, и диакон воз-
глашает: «Двери, двери! Премудростию вонмем!» 
Священник снимает воздýх и колеблет им над 
Дарами, тихо читая Символ веры, – и в это время 
хор также поёт его.

Что означает возглас диакона “Двери, две-
ри”?

	▶ Диакон напоминает о воскресении Господа 
и как бы говорит: «Двери, удерживавшие Иису-
са Христа, открылись: Он воскрес из мёртвых! 
Камень и печать не могли Его удержать, а стража 
в страхе разбежалась!»

Что означает в этот момент открытие 
завесы и снятие воздýха со Святых Даров?

	▶ Так как воздýх и храмовая завеса после 
окончания Великого входа до этого момента 
символизировали камень, лежавший на гробе 
Господнем, их открытие напоминает момент, 
когда ангел Господень отвалил камень от гроба.

Что означает в данный момент колебание 
воздýхом?

	▶ Колебание воздýха напоминает землетрясе-
ние, происшедшее во время воскресения Иисуса 
Христа. Оно также означает веяние Святого Духа 
над Дарами.

Почему при воспоминании Воскресения Го-
спода поётся Символ веры?

	▶ Потому что воскресением Своим Иисус 
Христос полностью утвердил нашу веру в Него 
как в Сына Божия, а также веру в Его Таинства, 
без которых человек не может спастись. Вос-
кресение Иисуса Христа – это самое сильное 
доказательство нашей веры.

Если рассматривать эти объяснения в свете 
исторического развития литургических дей-
ствий, то они кажутся частично ошибочными 
или произвольными.

Это, главным образом, судорожная попытка 
втиснуть каждую деталь обряда в строго хро-
нологическую схему евангельской истории – 
что характеризует господствующее в ту эпоху 
литургическое благочестие как одностороннее 
и ограниченное.

Тем не менее, Никейско-Константинополь-
ский Символ веры, с момента его включения в 
литургию, несмотря на множественность тол-
кований и символов, связанных с ним, всегда 
сохранял свою основную и существенную функ-
цию – быть исповеданием и гимном единой и 
объединяющей веры, который одновременно 
является мистагогической молитвой, вводящей 
верующих в Таинство участия в искупительной 
жертве Христа. 

Именно динамичное и изменчивое развитие 
литургической формы вокруг Символа веры – 
включая целование мира и воздвижение воздуха, 
– которое продолжается и поныне, показывает, 
что его литургическое исполнение всегда было 
осмысленным и органичным. Символ веры мож-
но с полным правом назвать живым достоянием, 
неотделимым от Евхаристии – включая и наше 
время, когда Православная Церковь в контек-
сте экуменического движения вновь и вновь 
вынуждена объяснять, что евхаристическое об-
щение у Чаши Христовой неразрывно связано с 
общением в вере. Это потому, что без данного 
единства веры, которое отцы Никейского собо-
ра достигли борьбой при содействии Святого 
Духа, невозможно присутствие Духа Святого в 
таинствах Церкви.



▶	 Экзегеза

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     7

Преп. Юстин Челийский

Толкование на святое Евангелие 
по Иоанну

Продолжение (начало см. Вестник № 3/2023)
Исцеление сына царедворца

4 :43–54 Нет сомнения, у этого ца-
редворца речь идет о какой-то 
муке, которая его гнала к Иисусу, 
а не какая-то особая вера в Ии-
суса как Спасителя мира. Вера 
образовалась в нем только после 

того, как Спаситель совершил чудо. Евангелист 
благовествует: „и уверовал сам и весь дом его“ 
(ст. 53). И еще это: Спаситель его укоряет: „Вы 
не уверуете, если не увидите знамений и чудес“ 
(ст. 48). И еще третье, что свидетельствует, что 
царедворец не веровал, что Иисус Спаситель от 
смерти: „Господи! Приди, пока не умер сын мой“ 
(ст. 49). А если умрет, то это значит, что Иисус 
не нужен, ибо Он неспособен подвигнуть из 
смерти. И на эту полуверу и начальную веру че-
ловеколюбивый Господь отвечает: „Пойди, сын 
твой здоров“ (ст. 50). Самаряне на основе бесе-
ды с Иисусом убедились, что Иисус есть „Спас 
мира“, Мессия; уверовали в Него как такового, 
а Евреи ищут знамений. Поэтому Спаситель их 
укоряет с печалью. 

Глава 5
Господь и чудо в купальне Вифезды
5:1-9 Вифезда – больница; „ангел Господень“ 

исцеляет с помощью вомущенной воды и то 
только одного больного всякий раз. В меру ис-
целение и ниже меры исцеленные. Возмущенная 
вода – символ воды крещения; „ангел Господень“ 
– предвестник Святого Духа. В более широком 
смысле : Вифезда = весь мир, в котором лежит 
„множество больных, слепых, хромых, иссох-
ших“. Грехи повалили и низринули в неизле-
чимые болезни весь род человеческий; только 
один момент – непосредственная связь с Богом, 
и то через ангела и воду; а все остальное время 
утоплено во мрак, в смерть, во внебожье. И тот 
момент, тот путь между неба и землей, Богом и 
человечеством – от милости Божьей, не по за-
слуге человеческой. Появление Богочеловека в 

мире, в этой огромной Вифезде, меняет все с ос-
нов: всем и каждому предлагается возможность 
исцеления, выздоровления от греха и смерти. 
И то: через святое крещение водой и Духом. 
Пример: исцеленный тридцативосьмилетний 
больной. Спаситель как бы спрашивает каждого 
больного, – а это каждый человек: „хочешь ли 
быть здоров?“ И кто отвечает: „так, Господи“; 
тут же бывает исцелен от греха и смерти. Ибо 
больше не ангел Господень посредник между Бо-
гом и людьми, а сам Бог сошел среди людей со 
всеми своими силами и беспрерывно пребывает 
между людьми как Церковь, исцеляя от всякой 
болезни и немощи, а предварительно от всякого 
греха, который и есть единственный источник 
человеческих болезней и человеческой смерти. 
„Но, – не имею человека“ . Да, но имеешь Бога. 
Человек и не может спасти. А и когда спасает, 
обычно спасает через человека. – Еще: Вифезда 



▶	 Экзегеза

8     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

– это каждая душа человеческая, ибо в каждой 
имеется „множество больных, слепых, хромых, 
иссохших“ – мыслей, чувств, желаний.

Если в нее войдет (Войди в нее) Господь Хри-
стос с помощью какого бы то ни было святого 
таинства или святой добродетели, то она тут же 
исцеляется, от всех болезней исцеляется.

5:10–15 Откуда болезни в роде человече-
ском? – От греха. Это истина, которую нам 
открывает Богочеловек Господь Христос, когда 
сказал исцеленному от тридцативосьмилетней 
болезни: Вот, ты выздоровел; не греши боль-
ше, чтобы не случилось с тобой чего худшего 
(ст. 14). Значит: от греха происходит и самая 
тяжелая болезнь; от греха и то, что „хуже“ ее 
самой. А это? – Гибель души, смерть души = ад. 
Так Спаситель и говорит каждому после кре-
щения: „Вот, ты выздоровел; не греши больше, 
чтобы не случилось с тобой чего худшего“. – И 
действительно, крещенному бывает хуже, когда 
он предается греху и порокам, да так бросает 
бисер пред свиньей. Об этом святой Апостол 
Павел свидетельствует ясно: Евр 6,4-6. А та-
кие обычно богохульники и духохульники. Они 
упрямо, сознательно и „рационально“ остаются 
при своих грехах и скверностях.

Господь Иисус о себе как о Мессии 
5:16-18 Проблема субботы. Суббота это 

день отдыха и празднования. Когда человек все 
посвящает Богу, проверяет Богом и освящает 
Богом. Все что этому служит – это от Бога; все 
противоположное этому, не служит Богу а этим 
ни человеку. Законная цель субботы – освяще-
ние человека Богом, исцеление, оздравление от 
всех духовных болезней. Значит: „суббота ради 
человека“. А как только это не так, она становит-
ся идолом для человека, опасным и душегубным 
как всякий духовный идол. Спаситель и в суббо-
ту исцеляет людей, оздоровляет с такой целью: 
ибо Божье добро всегда нужно человеку через 
все времена, и через все перемены во дни и в 
нощи. Евреи хотят убить Ииуса потому что Он 
исцеляет людей в субботу. А Он? Он им отвеча-
ет: „Отец Мой доныне делает, и Я делаю“ – κἀγὼ 
ἐργάζομαι (ст. 17). Кто делает через солнце и в 
субботу, все греет и животворит вас и землю 
вашу, если не Он – Бог, и я с Ним? Кто делает 
и в субботу через землю вашу, ее посевы, ее 
растения, ее животных, и все это существует и 
живет, если не Бог своей божественной силой? 

Кто держит звезды, небеса, все существа и все 
твари, непрестанно да и в субботу, если не Бог 
своей промыслительной и вседержительной 
силой? Бог непрестанно делает через существа 
и через все твари. Кто дает силы сердцу нашему, 
и оно беспрерывно работает, днем и ночью, и 
в субботу и каждый другой день, если не Бог? 
Кто такую же силу дает и остальным нашим 
внутренним органам, да и они действуют и 
помимо нашего сознания и помимо нашей воли 
и в субботу и каждый другой день, если не Бог? 
Бог никогда не перестает делать людям свои 
божественные добрые дела, да и в субботу. Бог 
Логос = Господь Иисус Христос делает беспре-
рывно через всю тварь свою, делает видимым 
и невидимым образом, больше невидимым чем 
видимым. Поэтому Он решительно объявляет: 
«и я делаю» (ст. 17): и в субботу делаю, совер-
шая божественные блага. Нет отдыха, нет «суб-
боты» для Божьего добра; оно всегда работает, 
всегда делает, всегда действует. 

5:18 Да, открыт главный „грех“: Иисус де-
лает себя равным Богу. Это Евреи не могут 
простить. А как они объясняют дела Иисуса: 
„равны“ ли они Божиим? Вот, Его самое но-
вое дело: исцеление больного в Вифезде. Кто 
может это делать, разве человек? Нет такого 
человека. Нет сомнения, это дело относится 
к божественным делам. А тот кто их сделал, 
разве не „равен Богу“? Вспомним мессианские 
пророчества: Все они говорят об этом, о таких 
делах, которые будут громогласно провозгла-
шать: „с нами Бог=Эммануил“ (Мф 1:23). Зна-
чит: вы отбросили мессианские пророчества и 
защищаете свои изобретения: свои „обычаи“, 
свои грехи. Хотя бы чуть-чуть непристрастно 
рассуждая об Иисусовых делах, вы увидите, что 
они все мессианские. Тогда, разве Он не Мес-
сия? Внимательно испытывая творческие силы, 
которые делают эти дела, вы в основе каждой 
найдете: Божество, и то – и Отца и Сына. Все 
эти дела показывают, что и сила в них и способ, 
которым они совершены, – божественный. За-
хотев посмотреть безпристрастно, вы увидите 
в них Отца Небесного, а в Нем – и Сына его, 
который делает все со Отцом и во имя Отца. 
В отношении деятельности между ними нет 
никакой разницы, ибо нет ее ни в отношении 
сущности и существа их. Елиносущны между 
собой, единосущны также и их дела. Каждое 
дело Сына указывает на Отца, и каждое дело 



▶	 Экзегеза

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     9

Исцеление расслабленного. Фреска Дионисия.

Отца указывает на Сына: „Истинно, истинно 
говорю вам: Сын ничего не может творить 
Сам от Себя, если не увидит Отца творящего, 
ибо, что творит Он, то и Сын творит также“ 
(ст. 19).

Чего это знак? – Бесконечной божественной 
любви, ибо любовь – это та сила, которая со-
ставляет единосущность их природы и их дея-
тельности. Эта любовь знает все, все открывает 
Отцовское Сыну, Сыну ставшему человеком, 
а свойственно человеческой природе не знать 
все: ей открывается Богом то, что Божье. И это 
открывается через особые дела; и через „дела 
большие этих“, так что человеческое сознание 
должно удивиться. Чему? Божественности этих 
дел. Ибо они никоим образом не могут быть 
сведены на человека, на человеческие творче-
ские силы; все в них, и все из них указывает 
на Бога, свидетельствует о Боге. Если это не 
было бы так, христоборцы могли бы их легко 
отвергать и отрицать, так им остается одно: им 
удивляться. Вы видели исцеление больного в 
Вифезде. Это малое дело. 

5:21-23 Вот и большие дела: воскресение 
мертвых, суд над всеми. Наверняка это дела 

Божии, а не человеческие. Но они одинако-
во и Отцовские и Сыновние. Ибо одна и та 
же божественная воля воздвигает мертвых и 
через Отца и через Сына. Ибо у них и воли 
единосущны. Сын, хотя и в теле, хотя и чело-
век, имеет ту всемогущую божественную волю, 
которой и „оживляет кого хочет“ (ст. 21). А его 
человеческая воля радостно содействует его 
божественной воле, и всем существом своим 
участвует в ее делах. Став человеком, Бог Ло-
гос некоторым образом „умалил себя“ – ἑαυτὸν 
ἐκένωσεν (Флп 2,7), унизил себя из своего бес-
конечного человеколюбия. Посему Бог Отец 
„весь суд отдал Сыну“ (ст. 22). Дал Ему, кто как 
человек прошел через мучилище и страдалище 
человеческой жизни. Ибо этим приобрел право 
с правом судить людей. Жил с нами в тех же 
условиях, но не согрешил. Этим Он приобрел 
право и перед воскресшим родом человеческим 
судить, ради греха. Ибо Ему никто из людей не 
сможет предстоя на страшном суде, сказать и 
упрекать: Если бы ты был человеком и жил бы 
в условиях, в которых жили люди на земле, ты 
бы тоже согрешил, поэтому не имеешь право 
нас судить, поскольку не жил на земле как че-



▶	 Экзегеза

10     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

ловек, на этом грешилище и мучилище. А жил 
бы, согрешил бы и ты. 

Но как раз этим, именно этой своей челове-
ческой безгрешностью на земле, Сын Челове-
ческий показывает, что он „равен Богу“ (ст. 18), 
что он Богочеловек и что заслуживает Божеское 
богопочитание как и Бог Отец. Отрицать это, 
значит быть богоборцем и язычником. Ибо 
решительное и ясное слово Спасителя: „Кто 
не чтит Сына, тот не чтит и Отца, послав-
шего Его“ (ст. 23). Весь Ветхий Завет полон дел, 
которые самым очевидным образом совершил 
Бог Отец; поэтому люди его и с полным правом 
почитают как Отца; Новый же – полон дел, 
очевиднейшим образом совершаемых Богом 
Сыном, посему людям следует почитать Его 
также, как и Отца. А дела Его разве не равны 
делам Отца, даже и больше их (ст. 20). 

5:24 Вера в Мессию? – Это стяжание веч-
ной жизни. „Верующий … имеет жизнь вечную“ 
(ст.24), имеет еще здесь на земле. Ибо он имеет 
Отца и Сына; а в них – жизнь вечная. Верой 
человек открывает все свое существо к Богу, 
призывает его к себе: и Он входит, вселяется в 
него „верой“ (Еф 3:17); строит в нем обитали-
ще свое, и вселяется в него Святая Троица (Ин 
14:23). А там где Святая Троица, там нет места 

для смерти, а везде и во всем жизнь вечная. Кто 
слушает благовестие Богочеловека, и прини-
мает его в душу, и живет его божественными 
силами, тот вытесняет из себя таким образом 
все грешное и смертное, переходит всем су-
ществом из смерти в бессмертие, из смерти 
в жизнь, и „имеет жизнь вечную“ (ст. 24), т.е. 
жизнь, за которой и в которой нет смерти. А 
вера в Евангелие Богочеловека это вера в само-
го Бога Отца, который и послал Сына с этим 
Евангелием в наш земной мир. Это говорит 
благовестие Спасителя: „Истинно, истинно 
говорю вам: слушающий слово Мое и верую-
щий в Пославшего Меня имеет жизнь вечную, 
и на суд не приходит, но перешел от смерти в 
жизнь“ (ст. 24). – „И на суд не приходит“, ибо 
он сам покаянием своим осудил грехи свои, да 
и саму смерть свою осудил на смерть покаяни-
ем и евангельскими добродетелями, которые 
сами по себе святые божественные бессмертные 
силы и убивают все смерти и все их предтечи 
и доводители: грехи. Существуют две смерти: 
смерть души и смерть тела, поэтому существуют 
и два воскресения: воскресение души и воскре-
сение тела. Воскресение души бывает верой, и 
остальными добродетелями, которые от нее; 
воскресенье тела – непосредственным действом 
силы Божьей. 

5:25 Воскресение души – это предвестник и 
провозгласитель воскресения тела. И его дока-
зательство. Воскресение душ уже происходило 
на земле окрест Богочеловека Господа Христа: 
воскресли душой его ученики, да и Никодим, и 
Нафанаил, да Самарянка, да все те, кто уверо-
вали в Него как Сына Божия и Бога. 

„Истинно, истинно говорю вам: наступает 
время, и настало уже, когда мертвые услышат 
глас Сына Божия и, услышав, оживут“ (ст. 25). 
– „и настало уже“: ибо мертвые душой уже 
воскресают, а вот и мертвые телом: Лазарь, сын 
Наинской вдовы, дочь Иаира. „Когда мертвые 
услышат глас Сына Божия“, мертвые душой 
на первом месте, они слышат глас Его, когда 
пробуждаются на покаяние и принуждают себя 
на евангельские подвиги; они и живут вечной 
жизнью; об этом слова: „и, услышав, оживут“. 
Как только человек „слышит глас Сына Божия“, 
а он его слышит как только начинает исполнять 
заповеди Его, и так тут же из греха, из смерти 
восстает, и новой жизни предается.

Продолжение следует…



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     11

Протоиерей Николай Артемов

Бог истинный от Бога истинного
Никея – Соборное свидетельство Церкви

В течении веков появляются все новые 
интерпретации христианства, по-
добные той, что привела к Первому 
Вселенскому собору. Христа охотно 
причисляют к великим пророкам, 

учителям человечества, мудрецам, или к высшим 
йогам. Но и вознесенный так, вроде бы на вы-
сочайший уровень, Он таким образом остается 
лишь одним из многих. Напрашивается само 
собой, и звучит логично: «Он же был таким про-
стым человеком; как можно называть его Сыном 
Божиим и даже Богом? Это же абсурдно!»

Возражение элементарное. Но вдруг, неожи-
данно прозвучит притязание самого Иисуса. 
Если мы пройдем мимо, то феномен Христа 
пройдет мимо нас. Недаром Его распяли. И 
именно за это притязание Его распяли (Ин 8:55). 
Да, «вочеловечение»! Невозможно представить 
большего контраста — Бог и одновременно зем-
ной человек? Давайте примем Его притязание 
всерьез...

Он спросил апостолов, что думают о Нем 
люди – кто Он? — , а затем: что думают апосто-
лы? Ответ св. апостола Петра — «Ты — Христос 
(Мессия), Сын Бога Живого». Господь называет 
его блаженным, указывая на различие между 
плотским, земным умствованием и откровением, 
происходящим от Отца Небесного. А затем Го-
сподь говорит о Своей Церкви. Однако сразу же 
оказывается, что сохранить такой опыт нелегко: 
ведь немногим позже Господь называет того же 
апостола «сатаной» на основе того же различия 
плоти и духа (Мф 16:13-23). 

Отцы Церкви призваны были дать ответ на 
горячий вопрос: Кто это...? (Мф 8:27); дать от-
вет на жизнерешающий вопрос веры о Боге и 
Богопознании, о смысле Богосыновства в свете 
воплощения. 

Отцы Собора сохранили и раскрыли логику 
веры: в центре откровения стоит Христос, по-
знанный как Сын Божий, как Логос творения, 
как сам Творец. Небесный Сын уникален во 
всех смыслах: никто не знает Сына, кроме Отца, 
и Отца не знает никто, кроме Сына и тех, кому 
Сын пожелает открыть (Мф 11:27; ср. Ин 1:18; 
3:11-13; 6:44-65; 10:15; 12:45 и т.д.) Нет, Он — не 
один из многих.

Воскресший повелел ученикам сохранять 
целостность, а именно верить «всему, что у Мо-
исея, у пророков и во псалмах» о Нем сказано 
(Лк 24:25-27; 24:44). Ни что иное и совершает 
Никейский Собор, выявляя целокупность вну-
треннего единства благовествования вопреки 
всем сомнениям и двусмысленностям. Его разя-
щий удар исповедания подтверждает предание и 
опыт Церкви, и в свою очередь, подтвержден ею.

Что касается Троицы, то практика креще-
ния «во имя Отца и Сына и Святого Духа» (Мф 
28:19) определена словом Христовым. Если апо-
стол Петр говорит о крещении «во имя Иисуса 
Христа» (Деян 2:38), то это не изменение: речь 
здесь идет просто о едином крещении во имя 
Триединого Бога по повелению Сына Божия 
Иисуса Христа.

Сын Божий, Слово Божие и Премудрость 
(София), ставший человеком, «был» (согласно 

Спас Вседержитель, Синай, VI век



▶	 Богословие

12     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

Ин 1:1) «в начале», «имел славу» у Отца «прежде 
бытия мира» (Ин 17:5), то есть прежде начала, и 
таким образом, Сам есть «начало» (Кол 1:18), то 
есть Он «Альфа и Омега, Первый и Последний, 
начало и конец» (Откр 22:13, ср. 21:6; 1:8; и Ис 
44:6). «Он есть образ Бога невидимого, рожден-
ный прежде всякой твари» (Кол 1:15) — поэтому 
в Никейском Символе веры сказано «Бог истин-
ный от Бога истинного».

Но прежде слов о Боге как «Всемогущем» и 
«Творце», значит прежде слов об отношении 
Бога к тварному миру, в Никейском Символе 
веры предварительно дано расширительно-клю-
чевое определение: Он «Отец», а не только «Еди-
ный Бог», Он именно лично «Отец». Это личное 
имя непременно предполагает «Сына»: ведь на-
звание «Отец» подразумевает личного «Сына». 
Так Отец и Сын объединены и одновременно 
(при рассмотрении) лично различаются в еди-
ном, нераздельном действии творения: в Вет-
хом Завете здесь Премудрость Божия «София» 
(Притч 8:22), а в Новом: «Отец Мой доныне 
делает, и Я делаю.» (Ин 5:17). 

Арианская ересь ставила под удар такое един-
ство Отца и Сына. Вызов касался «Единого 
Бога», монотеизма — в смысле личного Бога: 
только ли Отец — именуемый так Сыном-Хри-
стом – Бог в полном смысле слова? И в таком 
случае – «второстепенны» ли Сын и Дух Святой? 
Или иначе: каким же образом Троица во Единице 
— совершенный Бог? В споре с арианами была 
прояснена предвечная природа всех трех Лиц 
согласно Откровению, и этим было отвергнуто 
любое умаление достоинства Сына и Духа. 

Человеческий разум слишком легко готов 
поскользнуться, подвергаясь соблазну ввести 
тварные категории в Божество, в то время как 
следует последовательно различать «тварное» 
и «нетварное». Будучи человеческим новообра-
зованием, ереси всегда опирались на выхваты-
вание отдельных высказываний. К упрощению 
и рассматриванию лишь частных аспектов Свя-
щенного Писания добавляется готовность ума-
лить личность Христа по собственному вкусу. 
Человеческое высокоумие и высокомерие делают 
свое дело.

В угоду разуму арианство односторонне, ради 
«единобожия» (монотеизма — аналогично позд-
нейшему исламу) ограничило полноту Божества 
Отцом. Арианство доходило до того, что «было, 
когда не было», то есть было некое состояние 

Бога-Отца без Сына: Сын явился «из воли и на-
мерения» Отца-Бога. Следовательно, Сын — не 
в полном смысле слова Предвечный, хотя Арий 
арументировал порой и более утонченно в во-
просе вечности и времени. Но тогда получается, 
что и Отец не был Отцом.

Конечно Сын мыслился как Со-Творец, как 
– даже необходимый – посредник между Богом 
и миром. Сын считался, с одной стороны, как 
«Высший», но все же «творением» Отца (равно 
как и у иеговистов, современных ариан). Сын, 
Божие Слово и Божия Премудрость (Логос и 
София), тем самым помещался в царство «твар-
ного», т.е. мира, пусть и вышнего мира. Эта неу-
дачная попытка «спасти монотеизм» отвергает 
откровение о Триедином Боге. Даже если сохра-
нялась привычная христианская терминология 
— через легкий сдвиг контекста образовывались 
совершенно иные истолкования.

Ответ Никейского Собора таким образом 
оказывается лекарством также и против бесчис-
ленных современных системных сдвигов. После-
дующие Соборы раскрывали в учении о Святой 
Троице и в христологии этот четкий ответ всей 
полноты Церкви перед лицом новых вызовов. В 
этой связи надо упомянуть последующее заяв-
ление о предвечном «исхождении Святого Духа 
также и от Сына» (filioque, филиокве), а также 
более позднее не-различение энергий — «твар-
ных» и «нетварных» действий Божиих. Во всех 
этих случаях речь идет не о словах и понятиях, 
но о конкретном соборном опыте Богопознания 
полноты Церкви.

Как показывает послание Александра, епи-
скопа Александрийского к другому Александру, 
епископу Константинопольскому, составленное 
еще в преддверии Собора, Отцы вполне осоз-
навали данный в Откровении порядок Троицы. 
Об этом свидетельствует контекст слова о «Еди-
нородном». Ариане исходили из «рождения» 
как возникновения и намекали на то, что таким 
образом в один ряд поставлены две нерожден-
ные совершенности, а это — абсурд. Ответ пра-
вославия на это подозрение гласил, что абсурд 
— подчинять бытие Божественных лиц тварным 
представлениям. Человеческий разум должен 
смиряться перед Божественной непостижимо-
стью, на что указал сам Господь: ведь разум не 
может сосчитать ни звезды на небе (Быт 15:5), 
ни песчинки морские, ни капли дождевые (Сир 
1:2). Речь о Боге должна быть Богообразной. 



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     13

Любая перспектива возникновения предвечного 
Сына, любое подчинение временным категори-
ям исключается, когда провозглашается вера во 
«Единого Сына Божия, Единородного от Своего 
Отца, из существа Отца», ибо Он «рожден, несо-
творен, единосущен (греч.«омоусион») Отцу». 
Ничто не смеет умалять Божество Сына. 

В результате само понятие «рождения» Сына 
— всего лишь самим Сыном открытое нам указа-
ние на личностное отношение к Отцу, на зависи-
мость от Отца. На это и указывает высказывание 
Безначального Сына о Безначальном Отце, что 
«Отец Мой более Меня» (Ин 14:28). Более, боль-
ше — в каком это смысле? В сантиметрах? Может 
быть, старше? Не во времени и пространстве, 
но: Причина для личного бытия Сына и Духа 
есть Отец. Это не имеет никаких последствий 
как для безначальности, так и власти, или чести 
(как несправедливо полагали ариане), ибо здесь, 
как и во всех других Божественных свойствах, 
природа всех трех Лиц полностью одинакова, 
идентична. Так единство Триединого Бога ко-
ренится в Лице (личности) Отца, и никак не в 
общей Божественной природе. Такое видение 
трех Лиц (в каждом случае личного, уникального 
качества, иначе: ипостасных свойств), с одной 
стороны, и свойств, общих для всех Троих, с 
другой стороны, исключает смешение, так же 

как и разделение. Свойство отношения (личное/
ипостасное) — «рожденность» как уникальность 
следует строго отличать от всех свойств общей 
природы.

Так раскрывается глубокое личностное по-
нимание Бога, происходящее из Откровения, 
без каких-либо притязаний на исчерпывающее 
изображение Бога. Неисследимость и свобода Бо-
жия, трех Божественных Лиц (ипостасей) в таком 
видении не сужается, но оставляется открытым.

Слова «Свет от Света» в Символе веры гово-
рят об этих отношениях на основе Евр 1:3: «Сей, 
будучи сияние славы и образ ипостаси Его» и 2 
Кор 4:4: «свет благовествования о славе Христа, 
Который есть образ Бога невидимого» (ср. 2 Кор 
3:17-18), «дабы просветить нас познанием славы 
Божией в лице Иисуса Христа » (2 Кор 4:6). И в 
Псалме 36:10: «ибо у Тебя источник жизни; во 
свете Твоём мы видим свет» (ср. Славословие).

Истинный Сын Божий открывает нам этот 
личностный принцип. Он реально коренится 
во Христе. Через жизнь в Нем, во Христе, мы 
можем врасти в такое личностное восприятие. 
Оно становиться ощутимым. Последствия: Из 
такого Неизменяемого и поэтому Безгрешного 
Сына Божия следует человеческое усыновление 
Богу. Однако это усыновление отличается от сво-
его источника, т. е. Сына. Воскресший различает 

«Греческая надпись вокруг фрески: „Я есмь Альфа и Омега, начало и конец…“



▶	 Богословие

14     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

так: «Восхожу ко Отцу Моему и Отцу вашему, к 
Богу Моему и Богу вашему» (Ин 20:17).

Отцовство столь же Божественно вечно, как 
и Сыновство Божественно вечно. Сын Свят и 
дарует святость Святым Духом, так как Он — в 
полном смысле слова вечный и неизменный Сын 
Божий этого Божественного Отца — «из сущ-
ности Отца». Ариане, наоборот, умаляя Христа, 
мыслили о динамическом усовершенствовании 
Сына, аналогично человеческому улучшению (эта 
тема в V веке актуализируется в несторианстве).

А Святой Дух? Таким же образом определена 
личная зависимость Духа Святого от Отца, и 
названа она «исхождением», но конечно же не в 
пространственном смысле. Уникально — совер-
шенно неповторимо — личностное отношение к 
Отцу «Духа истины». Поэтому Христос говорит, 
что Он пошлет «Другого» (Ин 14:17), «Который 
от Отца исходит» (Ин 15:26). Епископ Александр 
Александрийский озвучивает это в преддверии 
Собора таким образом: «Принимая это благоче-
стивое учение об Отце и Сыне, как этому учат 
нас Писания, мы так же исповедуем единого Свя-
того Духа». В тесной связи и сразу после этого 
он пишет: «Одновременно мы исповедуем единую 
и единственную, соборную и апостольскую Цер-
ковь». (Окружное послание). 

Не занимаясь подробно Святым Духом — 
ведь исповедание веры Собора оканчивается 

словами « И в Духа Святого» — , Собор сжато 
выразил свой ответ арианству в слове, един-
ственном не взятом из Священного Писания: 
«омоусиос» – единосущный. Сын единосущен 
Отцу по природе, Сын неограниченно тожде-
ствен по божественной природе Отцу. Отец, 
будучи Богом, — всемогущ, всеведущ, вездесущ 
, всеблаг и все-любящ — но этими качествами 
обладает и Сын. В Никейском Символе веры это 
утверждается в двух трешаговых цепочках: Сын 
есть «Бог от Бога, Свет от Света, Бог истинный 
от Бога истинного» и во втором пассаже: «ро-
жден, несотворен, единосущен Отцу». 

Только явление этого и такового Сына Божия 
и может внести в этот земой мир ту перспективу 
откровения, которая вырывает нас из падшего 
тварного мира. Сын осуществляет это освобо-
ждение своим полномочием будучи воплощен, 
не без Отца и Духа. Основываясь на Христовом 
Евангелии Собор противостоял любому умале-
нию Сына. 

При этом объединились все три решающие 
аспекта, принадлежащие Сыну Божию и Свя-
щенному Писанию: Сотворение, Откровение, 
Спасение. 

Спасение приходит через откровение «Со-
шедшаго» с Небес, «Воплотившагося и Воче-
ловечившагося» с единственной целью: «нас 
ради человек и нашего ради спасения» ставшего 
человеком. Опять-таки «ради нас», Он через 
упомянутое в Символе веры «страдание» ста-
новится «Воскресшим».

Сей «Сошедший» есть сам Творец. Веруемый 
таким образом соединил в Своем вечном Лице 
Божественное с человеческим. Разрушил в Своей 
человеческой природе смерть своим Воскресе-
нием. В дальнейшем Он для исполнения единого 
истинного откровения Божия возвышает, возно-
сит спасенную в Нем человеческую природу на 
Небеса, вводит ее во Славу Троицы.

Он есть тот, Который придёт судить «живых и 
мёртвых», весь мир с его историей — как Бог, как 
истинный Судья. И это исключительно потому, 
что Он и есть единственный Творец, Открови-
тель и Спаситель. Через Него и в Нем свобода 
человека обретает свое место. 

Данная Никейская проповедь Божества запе-
чатлена коротко и ëмко — концом, не имеющим 
конца — словами о присутствии Духа Святого: 
«И в Духа Святаго». «Что есть истина? Христос и Пилат», XIX век, 

Третьяковская галерея



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     15

Окончание в определенной мере соответству-
ет первому Иерусалимскому Апостольскому Со-
бору, завершившему свои труды указанием на 
Святого Духа: «Угодно Святому Духу и нам...» 
(Деян 15:28). 

В Никее церковное учение о Святом Духе не 
было уточнено, почему в дальнейшем последо-
вали новые сомнения и споры. Предстояли еще 
десятилетия, в течении которых требовалось от-
ражать натиски и черпать из церковного Преда-
ния ответы на спорные вопросы. Но выросшие 
таким образом дополнения лишь подтверждали 
то, что было уже заложено в деяниях Первого 
Вселенского Собора. В заключение – об этом. 

Уже в ранних исповеданиих веры содержится 
вера в Церковь; мощное осуществление этой 
веры произошло в Никее. Конечно, Церковь 
живет Духом Святым, как объясняется уже в 
вопросах крещаемым св. Ипполита Римского 
(+235): «Веруешь ли ты в Духа Святого и во Свя-
тую Церковь и в воскресение плоти?» Испове-
дание Церкви как «Единой, Святой, Соборной и 
Апостольской» основано на опыте. Церковный 
опыт деятельно дает вневременный ответ Церк-
ви (Тела Христова), происходящий от ее главы, 
Христа (1 Кор 12:27; Еф 4:15). 

Вера в единую Церковь Христа определяет 
и созыв, и проведение Собора. Позднейшее 
дополнение к Символу веру свидетельствует о 
Святом Духе как о Боге и Творце, о третьем Лице 
Божественной Троицы: «Господь Животворя-
щий» стоит в уникальном отношении к Отцу, 
имеет и открывает ту же божественную Славу 
— Он со-поклоняемый и со-славимый. Покло-
нение, откровение через пророков, крещение, 
Воскресение, Страшный Суд и мир Новый в 
более позднем дополнении Символа веры вновь 
собираются воедино. Конечно же, все это со-
держится в Предании еще до Никеи. Наконец 
полный текст Никео-Цареградского Символа 
веры был утвержден на III Вселенском Соборе 
(431 г., 7-е правило) , а IV Вселенский Собор 
(451 г.) подверждает, что Христос «совершен в 
Божестве и совершен в человечестве истинно 
Бог и истинно человек» в одном лице. Ярко сви-
детельствует об этой целостности организм, но-
сящий имя «Тело Христово — Церковь». О том, 
что этот процесс не был простым, красноречиво 
свидетельствует история Церкви. 

Из-за свойственного ему внутреннего беспо-
рядка мир очень склонен своими — внешними, 

мирскими — категориями извращать порядок 
Божий, данный нам в откровении Истины для 
спасения. Привлекательность удаления от этой 
целостной веры производится малым смещени-
ем акцентов и, казалось бы, незначительными 
изменениями. 

Там, где отрицают Божество Сына в его пол-
ном, Никейском и соборном, смысле этого слова, 
распространяется обмирщвление; некогда это 
было попыткой приспособления к языческому 
греко-римскому элементу, сегодня это — при-
способление к неоязыческому, далекому от Бога 
мышлению релятивизма. Иногда оспаривается 
даже существование истины. Исповедание Слова 
(Логоса) Божия как источника и основы этого 
космоса (греч. порядка) видит логику в собы-
тиях мира, смысл в существовании человека, и 
осуществляет рост в духовном познании. Это 
никак не противоречит современной науке (яр-
кий свидетель нашего времени — Оксфордский 
профессор математики Джон Леннокс, но также 
и многие другие ученые). Этому противостоит 
утверждение о том, что мир якобы существует 
случайно, эволюционное развитие происходит 
без всякого внутреннего замысла, лишено ду-
ховного измерения — это нео-язычество, нео-а-
теизм.

Вне времени, и поэтому самым современ-
ным, является открытый в Сыне Божием – Хри-
сте – и благодаря Собору в Никее защищен-
ный личностный принцип. В конечном счете, 
именно им и обосновывается на недосягаемой 
глубине уникальность и свобода каждой лично-
сти, вопреки всяким коллективизмам и всякой 
тоталитарности — будь-то древнейшим или 
новейшим.

Всем этим искушениям Церковь противо-
поставляет из опыта своего: любовь Творца и 
любовь ко Творцу. Иначе: именно Никейский 
Собор в себе несет тот огонь, который Христос 
жаждал низвергнуть на землю, который Сам 
принес, возвестил и ниспослал затем в челове-
чество (Лк 12, 49; Деян 2, 3). Таким же образом, 
боевым порядком, эта вера в единого Творца, 
Откровителя и Спасителя передавалась и будет 
далее передаваться в святом Предании Единой 
Церкви, ежедневно живущей освящением, Ли-
тургией, свидетельством в Духе Христовом, с 
Его преодолением мира (Ин 16:33). И посему 
несущей соборное наследие — будучи сама но-
сима этим наследием. 



▶	 РПЦЗ

16     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

Протоiерей Валентинъ Асмусъ

Блаженнѣйшiй Митрополитъ 
Антонiй (Храповицкiй) и вопросы 

межправославнаго единства
Ваше Высокопреподобiе, дорогой о Господѣ 

отецъ Протоiерей Николай, 
 

нашему знакомству уже 35 лѣтъ, и я всегда 
видѣлъ, что Вы обращаете взоры души къ са-
мому главному, самому великому, самому суще-
ственному и основному. Вашъ интересъ, Ваше 

преклоненiе передъ великимъ iерархомъ Вла-
дыкой Антонiемъ для Васъ вполнѣ органичны. 
Вспоминая наши разговоры, а иногда и споры, 
хотѣлъ бы посвятить Вашему дню краткую 
замѣтку о Блаженнѣйшемъ Митрополитѣ.

Забота, попеченiе (2 Кор. 11, 28) 
Владыки Антонiя объ отношенiяхъ 
Русской и другихъ Православныхъ 
Помѣстныхъ Церквей – очень 
большая тема, заслуживающая 

пространнаго изслѣдованiя. Здѣсь хотѣлось 
бы только показать на трехъ примѣрахъ изъ 
совсѣмъ разныхъ сторонъ церковной жизни, 
насколько важны были темы его влiятельныхъ 
выступленiй по церковнымъ проблемамъ. 

Въ 1915 г. русская дипломатiя «добилась» 
того, что Антанта обѣщала Россiи Константи-
нополь. О томъ, что это – ловушка, тогда можно 
было только догадываться. Тогда въ Россiи всѣ 
приняли это за чистую монету. Большинство въ 
Святѣйшемъ Синодѣ исповѣдовало типовую эк-
клезiологiю ХIХ-ХХ вв.: одна страна, одна нацiя, 
одна автокефальная Церковь. И этотъ автокефа-
лизмъ почувствовалъ неразрѣшимую коллизiю 
въ томъ, что на территорiи Россiи окажется 
Константинопольскiй патрiархъ. Что тогда съ 
нимъ дѣлать? Подчинить ли его петроградскому 
Синоду? Или отправить его въ Малую Азiю, гдѣ 
тогда, до геноцида 1922-1923, у него была полу-
торамиллiонная паства? 

Владыка Антонiй выступилъ въ Синодѣ въ 
защиту Цареградскаго предстоятеля. Яркими 
словами онъ показалъ большое значенiе Ца-
реградской каѳедры въ разные перiоды цер-
ковной и гражданской исторiи. Выводъ – эта 

заслуженнѣйшая каѳедра остается на своемъ 
мѣстѣ и сохраняетъ свою самостоятельность. 
Большинство въ Синодѣ (и не только въ немъ) 
забыло, какъ, напримѣръ, св. Юстинiанъ могъ 
адресовать свои указы всѣмъ пяти патрiархамъ. 

Благодаря рѣчи Владыки Антонiя Синодъ 
«подвѣсилъ» вопросъ, и не было принято рѣ-
шенiя, которое обременило бы совѣсть совер-
шенно независимо отъ исполнимости этого 
рѣшенiя.

Второй эпизодъ имѣетъ меньше отношенiя къ 
политикѣ. Это – вопросъ церковнаго календа-
ря. На Константинопольскомъ совѣщанiи 1923 
г. Русская Церковь была представлена двумя 
iерархами – архiепископами Александромъ (Не-
моловскимъ) и Анастасiемъ (Грибановскимъ). 
Первый, какъ и сербская делегацiя во главѣ съ 
митр. Черногорскимъ Гаврiиломъ, будущимъ 
патрiархомъ, горячо поддерживалъ всѣ начи-
нанiя руководителей Совѣщанiя, въ томъ чис-
лѣ и календарную реформу. Архiеп. Анастасiй, 
явно недовольный предлагаемыми реформа-

Протоиерей Валентин Асмус



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     17

ми, велъ себя очень сдержанно, его ключевой 
фразой были слова о томъ, что онъ «не имѣетъ 
полномочiй». И когда владыка Анастасiй преж-
девременно покинулъ Совѣщанiе и обо всемъ 
информировалъ митр. Антонiя, не было слышно 
громкихъ обличенiй и осужденiй. 

Владыка Антонiй предпочиталъ дѣйствовать 
тихими келейными увѣщанiями, которыя ока-
зались успѣшными: что касается календаря, 
Сербская Церковь не приняла «новоюлiанска-
го» или «исправленнаго юлiанскаго» кален-
даря, разработаннаго однимъ изъ сербскихъ 
представителей на цареградскомъ Совѣщании 
астрономомъ М.Миланковичемъ. Владыка Ан-
тонiй былъ и оставался противникомъ новаго 
календаря. Однако онъ не считалъ, что введенiе 
новаго стиля для неподвижныхъ праздниковъ 
– достаточная причина для разрыва церковнаго 
общенiя, поскольку проблема календаря не есть 
вопросъ догматическiй. 

Внимательно наблюдая дѣятельность ново-
стильныхъ первоiерарховъ, онъ судилъ о нихъ 
конкретно, по всей совокупности дѣлъ каждаго 
изъ нихъ. «Не какъ приказанiе, а какъ убѣж-
денiе», Владыка Антонiй совѣтовалъ: 

«Надо различать переходъ на новый стиль, 
что хотя это и неодобрительно, но не со-
ставляетъ ереси, ни раскола (и не должно 
удалять людей отъ тѣхъ храмовъ), отъ 
измѣненiя Св. Пасхи и трiоди, за что на-
ложена на нарушителей анаѳема. <...> В 
церковь съ новымъ стилемъ можно ходить 
молиться, но въ церковь, измѣнившую день 
Св. Пасхи, не должно. <...> Такъ же должно 
разсуждать о принятiи Св. Таинъ и требъ 
церковныхъ».[1]

Приходится отмѣтить, что позицiя Владыки 
Антонiя по календарному вопросу не совсѣмъ 
согласна съ таковою Св. Патрiарха Тихона, ко-
торый еще 21 января 1919 г. въ посланiи Кон-
стантинопольскому Патр. Герману V (еще 12 Окт. 
1918 по болѣзни ушедшему на покой), сообщая, 
что Россiйскiй Святѣйшiй Синодъ уже въ 1917 
разрѣшилъ православнымъ Финляндiи празд-
новать всѣ праздники по западному календарю, 
просилъ адресата иницiировать всеправослав-
ное обсужденiе календарной проблемы и пред-
лагалъ 4 возможныхъ ея решѣнiя: 

[1] Письма Блаженнѣйшаго Митрополита Антонiя (Хра-
повицкаго). Джорданвиллъ 1988 с. 168. Ср. тамъ же с. 195, 
201.

1.	всѣмъ сохранять въ полнотѣ юлiанскiй 
календарь, что, по мнѣнiю Свт. Тихона, пред-
почтительно; 

2.	всеобщее прiятiе новаго стиля; 
3.	принятiе новаго стиля для праздниковъ не-

подвижныхъ съ сохраненiемъ старой пасхалiи; 
4.	свободное прiятiе каждой помѣстной Цер-

ковью любого изъ первыхъ трехъ варiантовъ 
при условiи сохраненiя братскаго общенiя и 
любви[2]

Къ сферѣ межправославныхъ отношенiй 
принадлежитъ также проблема ветхозавѣтнаго 
канона, поскольку она рѣшается по-разному 
Русской Церковью и остальными Церквами. Съ 
начала ХVIII в. Русская Церковь получила при-
вивку протестантизма въ богословскихъ сочи-
ненiяхъ архiеп. Ѳеофана Прокоповича. Въ своей 
латиноязычной Догматикѣ онъ въ насмѣшли-
выхъ гекзаметрахъ перечисляетъ «апокрифы» 
Ветхаго Завѣта, заключая словами, что они «не 
могутъ по праву называться божественными 
вѣщанiями». 

Канонъ не только Ветхаго, но и, что еще 
удивительнѣе, Новаго Завѣта формировался 
чрезвычайно долго. Въ VIII в. прп. Iоаннъ Дамас-

[2] Слѣдственное дѣло Патрiарха Тихона. М. 2000, с. 663-
668.

Митрополит Антоний (Храповицкий)



▶	 РПЦЗ

18     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

кинъ, на котораго въ вопросѣ канона Писанiя 
ссылается Пространный Христiанскiй Катихи-
зисъ (Филаретовскiй), включаетъ въ канонъ НЗ 
правила Свв. Апостоловъ, опираясь, видимо, 
не на какую-либо традицiю, а на собственное 
умозаключенiе – отъ апостольскаго ихъ проис-
хожденiя къ принадлежности къ канону. Вооб-
ще говоря, изъ тѣхъ нѣсколькихъ соборныхъ 
и отеческихъ сужденiй и мнѣнiй IV-VIII вв. о 
канонѣ, на которыя обычно ссылаются, нѣтъ и 
двухъ, совпадающихъ по всѣмъ позицiямъ. Въ 
ХII в. Iоаннъ Зонара, комментируя 85 Апостоль-
ское правило, отмѣчаетъ, что «нѣкоторыя изъ 
иныхъ счисленiй дозволяютъ читать [за бого-
служенiемъ – признакъ каноничности] также 
Премудрость Соломонову и Iудиѳь и Товiю и 
Апокалипсисъ». При этомъ онъ не говоритъ, 
что нѣкоторые не включаютъ въ канонъ книги 
Маккавейскiя, названныя въ этомъ Апостоль-
скомъ правилѣ. Очевидна тенденцiя принимать 
положительныя мнѣнiя о каноничности той или 
другой книги и не замѣчать отрицательныхъ. 

Проблема канона была рѣзко поставлена 
протестантами, опиравшимися на Еврейскую 
Библiю, въ то время какъ православные основы-
вались на Семидесяти (и католики – на Вульгатѣ, 
восходящей къ той же Септуагинтѣ). Проблема 
стала внутренней для Православiя, когда Кона-
стантинопольскiй патрiархъ Кириллъ Лукари-
съ издалъ протестантское по духу Исповѣданiе 
вѣры Восточной Церкви, гдѣ и канонъ Писанiя 
предлагался протестантскiй. «Восточное Ис-
повѣданiе христiанской вѣры» К. Лукариса, впе-
вые изданное въ Женевѣ въ 1629, было много-
кратно осуждено Православной Церковью. Патр. 
Iерусалимскiй Досиѳей II (1669-1707) составилъ 
подробное опроверженiе «Исповѣданiя» Лу-
кари. Это опроверженiе какъ «Исповѣданiе 
вѣры Православной Церкви» было одобрено 
помѣстнымъ Iерусалимскимъ Соборомъ 1672. 
Въ 1723 въ Константинополѣ былъ Соборъ во 
главѣ съ патрiархами Константинополькимъ, 
Антiохiйскимъ и Iерусалимскимъ, который по 
просьбѣ русскаго царя отвѣтилъ на вопросъ 
оппозицiонной части англиканъ о возможности 
ихъ соединенiя съ Православной Церковью. 
Какъ основу соединенiя Соборъ предложилъ 
имъ Исповѣданiе патр. Досиѳея. Въ Вопросоот-
вѣтѣ З Досиѳей причисляетъ къ каноническимъ 
книгамъ ВЗ и тѣ книги, которыя Лукарисъ 

«неразумно и невѣжественно, а то и зло-
намѣренно назвалъ апокрифами, просто и 
неопредѣленно, т.е. Товiю, Iудиѳь, Эсѳирь 
къ десяти еще шесть главъ, Ездры вторую 
книгу, Варуха, третью главу Данiила съ 
пѣснью трехъ отроковъ, исторiю Сусанны 
исторiю дракона или Вила, Премудрость 
Соломона, Премудрость Сираха и три кни-
ги Маккавескiя». 
Россiйскiй Святѣйшiй Сінодъ ни единымъ 

словомъ не оспорилъ это Исповѣданiе. Однако 
до 1870-хъ гг. оно издавалось съ пропускомъ 
этого З Вопросоотвѣта. При изданiи греческаго 
текста онъ также подвергался такому сокра-
щенiю. Послѣ свт. Филарета (+ 1867) стало воз-
можнымъ изданiе полнаго перевода Посланiя 
1723 и самого его греческаго подлинника. Но 
Пространный Катихизисъ («Филоретовскiй») 
оставался неизмѣннымъ съ его ученiемъ о ВЗ 
канонѣ какъ спискѣ «22 книгъ» въ соотвѣт-
ствiи съ числомъ буквъ еврейскаго алфавита. 
Это соотвѣтствуетъ библеистикѣ ХIХ в. и не 
соотвѣтствуетъ библеистикѣ ХХI в. Это со-
отвѣтствуветъ протестантскому канону и не 
соотвѣтствуетъ православному Преданiю. Мы 
часто слышимъ въ церкви Премудрость Соло-
монову, а по канонамъ неканоническiя книги 
въ церкви не читаются. Всѣ русскiе учебники 
библеистики продолжали учить о канонѣ по 
Пространному Катихизису. И даже въ изданiи 
русскаго перевода учебника Ветхаго Завѣта 
Ф. Вигуру переводчикъ заставилъ автора, пра-
вовѣрнаго католика, учить о канонѣ по-про-
тестантски. 

Пересматривая катихизисъ, Митрополитъ 
Антонiй въ своемъ его варiантѣ далъ формулу, 
сохраняющую старую школьную терминологiю, 
но радикально мѣняющую ея смыслъ: Св. Книги 
Ветхаго Завѣта раздѣляются «на каноническiя, 
которыя признаютъ и христiане и iудеи, и нека-
ноническiя, которыя признаютъ только христiа-
не, iудеи же ихъ утратили».[3] Говоря объ iудеяхъ 
и (безъ различiя исповѣданiй) христiанахъ, Ми-
трополитъ Антонiй думалъ, несомнѣнно, не объ 
iудео-христiанскихъ или межконфессiональныхъ 
христiанскихъ отношенiяхъ, но о межправо-
славной договоренности о единствѣ въ ученiи 
о канонѣ Св. Писанiя.

[3] Архiеп. Никонъ (Рклицкiй). Жизнеописанiе Бл. Ан-
тонiя, Митр. Кiевскаго и Галицкаго. Т. VIII. [Н. Й.] 1961, с. 
21.



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     19

Кинстлер Анатолий Владимирович

Архив Берлинско-Германской 
епархии РПЦЗ

ключ к истории русского Православия в Германии

П
ри необходимости обращения к архив-
ному фонду Германской епархии Русской 
Православной Церкви, исследователь 
сталкивается с уникальной исторической 
ситуацией. На территории Германии су-
ществуют две русские православные Бер-

линско-Германские епархии, и, соответственно, 
два отдельных епархиальных архива, каждый из 
которых обладает своей неповторимой коллек-
цией документов. 

Один архив находится в Берлине и принад-
лежит Берлинско-Германской епархии Русской 
Православной Церкви Московского Патриар-
хата (МП). Другой архив хранится в Мюнхене 
и является собственностью Берлинско-Герман-
ской епархии Русской Православной Церкви 
Заграницей (РПЦЗ). Наличие двух епархий 
обусловлено последствиями революционных 
событий 1917 года: крушением Российской им-
перии, массовой эмиграцией и последующим 
церковным разделением. Документам архива 
Германской епархии РПЦЗ, представляющим 
собой уникальный источник по истории рус-
ской эмиграции, жизни православной диас-
поры на европейском континенте, посвящена 
настоящая статья.

Германская епархия РПЦЗ была образована 
в 1926 году, однако старейший документ её 
архива датирован 1824 годом. Этот вековой 
разрыв порождает закономерные вопросы: по-
чему наблюдается столь значительная разница 
между возрастом епархии и её древнейшими 
архивными актами; кому принадлежали и где 
хранились эти документы до их поступления в 
епархиальный архив?

Ответы на эти вопросы кроются в более чем 
трёхсотлетней истории русского православного 
присутствия на территории Германии. Изуче-
ние этой истории может пролить свет на пути 
формирования документального собрания ар-
хива Германской епархии РПЦЗ, поскольку его 
старейшие документы являются фрагментами 

архивов, существовавших до создания епархи-
альной структуры.

Настоящая статья базируется на материа-
лах авторского исследования, представленно-
го в немецкоязычной публикации «Archiv der 
Deutschen Diözese im Kontext der Geschichte» 
в журнале государственного архива земли Се-
верный Рейн-Вестфалия «Archivar»[1]. Допол-
нительной основой послужил доклад об архиве 
Германской епархии Русской Православной 
Церкви Заграницей, прочитанный автором 25 
ноября 2024 года в рамках курса «Источники по 
церковной истории ХХ века» для магистрантов 
Свято-Филаретовского института (Москва). 
Несмотря на то, что история архива Германской 
епархии в целом ещё не становилась предметом 
самостоятельных монографических исследова-
ний, отдельные комплексы его документов уже 
изучались. В качестве примера можно привести 
опубликованную в 2015 году статью «Прибал-
тийская православная тема в архиве Герман-
ской епархии», которая ввела в научный оборот 
источники по истории Православной Церкви 
в Эстонии, Латвии и Литве, хранящиеся в дан-
ном архиве[2]. Это подчёркивает значительный 
научный потенциал фонда и возможности его 
дальнейшего изучения

Начало русского православия в 
Германии: Династические  

связи и первые храмы
История русского православного присут-

ствия в Германии насчитывает более трёх сто-
летий, и началась она благодаря династическим 
связям. Уже в первой четверти XVIII века, когда 

[1] Kinstler Anatolij. Archiv der Deutschen Diözese der 
ROKA [Russisch-Orthodoxe Kirche im Ausland] im Kontext der 
Geschichte. Archivar, Band 75, Heft 4 (2022), Seite 332-337.

[2] Кинстлер А.В. Прибалтийская православная тема в 
архиве Германской епархии РПЦЗ // Научно-аналитиче-
ский журнал «Православие в Балтии», № 3 (12). Рига, 2015. 
— С.11-48.



▶	 РПЦЗ

20     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

заключались браки между представителями 
германских княжеских родов и русской цар-
ской династии, для русских невест устраива-
лись первые православные церкви и часовни. 
Так, в 1716 году в резиденции герцога Карла 
Леопольда Мекленбург-Шверинского (1678-
1747) была возведена церковь для его супруги, 
царевны Екатерины Иоанновны (1691-1733), 
племянницы царя Петра I. Порой, в знак веч-
ной памяти о своих русских жёнах, немецкие 
короли и герцоги строили прекрасные храмы, 
ставшие символами глубокой привязанности. 
Примером тому служит величественная над-
гробная церковь святой великомученицы Ека-
терины в Штутгарт-Ротенберге, возведённая 
в 1820-1824 годах королём Вюртембергским 
Фридрихом-Вильгельмом I (1781-1864) в па-
мять о его супруге Екатерине Павловне (1788-
1818), дочери российского императора Павла 
I. В 1847-1855 годах герцог Адольф-Вильгельм 
Нассауский (1817-1905) построил в Висбадене 
в память о своей умершей супруге Елизавете 
Михайловне (1826-1845) церковь святой пра-
ведной Елисаветы. Эта церковь является одной 
из архитектурных жемчужин и достопримеча-
тельностей Висбадена.

Посольские и курортные 
храмы: Расширение русского 
православного присутствия  

в XIX веке

Династические союзы открывали путь к 
укреплению дипломатических отношений. Для 
духовных нужд русских дипломатов и посоль-
ских служащих в столицах немецких княжеств 
появились «посольские церкви». Эти храмы, 
находившиеся в ведении Министерства ино-
странных дел Российской империи и Святейше-
го Синода, стали островками русского право-
славия. Однако в XIX веке русское присутствие 
приобрело новый масштаб: для представителей 
императорской фамилии, русской аристокра-
тии, культурной и научной элиты России стало 
традицией посещать немецкие курортные горо-
да для лечения и отдыха. Лечение занимало дол-
гие месяцы. В одном курортном городе могли 
одновременно проживать от нескольких сотен 
до нескольких тысяч русских. Например, в 1906 

году только в Висбаден из России прибыло 7 
500 человек. 

В Германии русские люди рождались, кре-
стились, венчались, умирали. И если «по-
сольские» церкви были способны проводить 
регистрацию всех этих событий, совершать 
православные таинства крещения, венчания, 
то удовлетворить в полной мере глубокую ре-
лигиозность русского общества они не могли. 
Во первых, «посольские» церкви как прави-
ло размещались в помещениях посольств и 
изначально не предназначались для проведе-
ния широких общественных богослужений. 
Во вторых, посольства находились в столицах 
немецких княжеств, что затрудняло русским 
путешественникам посещать православные 
богослужения в «посольских» церквях. Этот 
вопрос разрешился постройкой в курортных 
городах Германии русских православных церк-
вей, среди которых наиболее известны: церковь 
святой мученицы царицы Александры в Бад 
Эмсе (1876), церковь Преображения Господня 
в Баден-Бадене (1882), церковь святого препо-
добного Сергия Радонежского в Бад Киссинге-
не (1901). С постройкой этих церквей русская 
культура в Германии получила новый импульс 
развития.

Документальное 
дореволюционное наследие

Дальнейшему развитию русско-германских 
связей помешала начавшаяся в 1914 году Пер-
вая мировая война. Туристический поток из 
России в Германию практически прекратился. 
Русские церкви закрывались, подвергались раз-
граблению. Духовенство вынуждено было поки-
нуть страну, оставив на произвол судьбы храмы 
и их ценности. Одним из наиболее трагических 
примеров утраты культурного наследия стало 
разграбление Дома имени императора Алексан-
дра III в Тегеле, произошедшее в 1914 году[3]. 

[3] Тон Николай, иподиакон. Протоиерей Алексий Маль-
цев – богослов, церковный историк, переводчик, мисси-
онер. К 100-летию со дня кончины. Доклад на совместном 
пастырском совещании Берлинской епархии Русской 
Православной Церкви Московского Патриархата и Берлин-
ской епархии Русской Православной Церкви Заграницей 
(15-17 декабря 2015 г.). Режим доступа: http://rokmp.de/
wp-content/uploads/2016/02/maltcev.pdf(Дата обращения: 
29.08.2025).



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     21

Этот культурный центр, созданный усилиями 
протоиерея Алексея Мальцева, хранил обшир-
ную библиотеку Свято-Князь-Владимирского 
братства и уникальные коллекции Музея Рус-
ской Истории и Русской Церкви в Германии. 
Утрата этих бесценных собраний стала одним 
из первых и наиболее горьких последствий во-
йны для русского православного присутствия 
на немецкой земле. Разгромлено было здание 
российского посольства в Берлине, в результате 
чего могли погибнуть архивные документы 
посольства, в том числе и церковные.

Основная документация по «посольским» 
церквям до 1917 года сохранилась, поскольку 
поступала на хранение как в архив Министер-
ства иностранных дел Российской империи, так 
и в Синодальный архив Русской Православной 
Церкви в Санкт-Петербурге. Сегодня основной 
массив этих документов, касающихся жизни по-
сольских церквей, хранится в Архиве внешней 
политики Российской империи (АВПРИ) МИД 
РФ в Москве, а фонды Синодального архива — 
в Российском государственном историческом 
архиве (РГИА) в Санкт-Петербурге. К сожале-
нию, документы дореволюционных церквей, 
которые остались в Германии, сохранились 
лишь фрагментарно, поскольку многие из них 
были утрачены в вихре войн и революции, что 
делает российские архивы ещё более ценными 
для изучения этого периода.

Церковная жизнь русской 
эмиграции: От «русского 

Берлина» до прихода к власти 
национал-социалистов

Ситуация изменилась после революции в 
России в 1917 году. За пределы родины вынуж-
дены были эмигрировать миллионы русских. 
В Германии оказалось около 1 250 000 бывших 
российских подданных. На смену дореволюци-
онному «русскому Висбадену» в 1920 годах воз-
ник феномен «русского Берлина», где активно 
развивалась культурная и научно-академическая 
жизнь. Берлин стал центром притяжения эми-
грации: «На пике «русского Берлина», в 1923 
году, в столице Германии могло находиться более 
350 000 бывших подданных царя»[4].

Эти события не могли не отразиться на цер-
ковной стороне жизни русской эмиграции. Не-
смотря на условия послевоенного и послерево-
люционного кризиса в Германии, возрождалась 
церковная жизнь и это возрождение происхо-
дило в совершенно новых условиях, поскольку 
финансовая поддержка из России полностью 
прекратилась. Если до 1917 года православные 

[4] Stefan Weiss. Begegnung in Charlottengrad: Die Berliner 
Musikwelt empfängt das russische Exil. Macht Musik: 
Kultur und Gesellschaft in Russland. Published by: Berliner 
Wissenschafts-Verlag. Vol. 59, No. 4, APRIL 2009, S.61.

Храм св. муч. царицы Александры, Бад Эмс Храм всех святых, Бад Хомбург



▶	 РПЦЗ

22     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

церкви в Германии получали государственное 
или частное финансирование, то после свер-
жения монархии и прихода к власти больше-
виков эти средства перестали поступать. Боль-
шевицкое правительство с первых дней своего 
существования заняло враждебную позицию по 
отношению к религии и к Русской Православ-
ной Церкви. Декретом правительства в январе 
1918 г. Церковь была отделена от государства. 
Церкви и монастыри в советской России раз-
граблялись и уничтожались, духовенство и ве-
рующие подвергались репрессиям. Несколько 
раз арестам подвергался глава Русской Церк-
ви патриарх Московский и всея России Тихон 
(Беллавин). Санкт-Петербургский митрополит, 
в ведении которого до революции находились 
все церковные заграничные учереждения не 
имел возможности осуществлять руководство 
православными общинами за пределами России. 

В 1919 году, в условиях гражданской вой-
ны и отсутствия связи с церковным центром 
в Москве, на Юге-Востоке России, еще непод-
контрольном большевикам, образовалось Выс-
шее Временное Церковное Управление. Это 
Управление взяло на себя ответственность не 
только за внутрицерковные вопросы Юго-Вос-
тока России, но и за вопросы, связанные с цер-
ковной диаспорой за пределами России. После 
эвакуации из Крыма в Константинополь в 1920 
году, Высшее Временное Церковное Управление 
Юго-Востока России (ВВЦУ) провело заседание 
6 ноября 1920 года, что послужило началом Рус-
ского Зарубежного церковного управления[5].

23 октября 1920 года ВВЦУ Юго-Востока 
России приняло решение о том, что все русские 
церкви за границей оно считает в своём под-
чинении до установления связи с патриархом 
Московским. Немногим ранее, 1 октября 1920 
года ВВЦУ назначило архиепископа Евлогия 
(Георгиевского) управляющим церквями в За-
падной Европе. Это назначение 8 апреля 1921 
года подтвердил патриарх Московский Тихон 
(Беллавин). В зону ответственности архиепи-
скопа Евлогия входили и церкви на территории 
Германии. В 1921-1922 годах архиепископ Ев-
логий проживал в Берлине, а в конце 1922 года 

[5] Кострюков А . А . Временное высшее церковное 
управление на Юго-Востоке России как начало зарубежной 
церковной власти // Вестник ПСТГУ. Серия 2: История. 
История Русской Православной Церкви. — 2008. — № 
28. — С. 59.

перенес свое управление в Париж. В 1924 году 
АС РПЦЗ было образовано Германское викари-
атство, подчиненное митрополиту Евлогию, во 
главе с епископом Берлинским Тихоном (Лящен-
ко). Отношения между митрополитом Евлогием 
и Архиерейским Собором РПЦЗ постепенно 
обострялись из-за претензий митрополита на 
полноту церковной власти в Западной Европе. 
В июне 1926 года Архиерейский Собор РПЦЗ 
преобразовал Германское викариатство в само-
стоятельную епархию. Это послужило одной из 
причин разрыва между митрополитом Евлогием 
и Архиерейским Синодом. Епископ Берлин-
ский и Германский Тихон (Лященко) с частью 
духовенства сохранили верность РПЦЗ. Под 
управлением митрополита Евлогия остались в 
Германии несколько православных общин. В те-
чение некоторого времени митрополит Евлогий 
продолжал находиться в юрисдикции церковной 
власти Москвы, с оговорками принимая её по-
литику лояльности по отношению к советской 
власти. В 1931 году он перешел в юрисдикцию 
Константинопольского Патриархата, а в 1945 
году, незадолго до своей кончины, вернулся в 
юрисдикцию Московской Патриархии. 

РПЦЗ, признавая себя свободной частью Рус-
ской Поместной Церкви, административно под-
чинялась Церкви в Москве только де юре. В 1927 
году, после публикации Московской церковной 
властью знаменитой декларации о лояльности 
советской власти, РПЦЗ окончательно вышла 
из административного подчинения Церкви в 
Москве, считая эту позицию неприемлемой и 
утверждая, что в условиях советской действи-
тельности Московская Патриархия не свободна 
в своих решениях. 

Положение православных 
общин в Германии  

в 1930-40-е годы
Отношение пришедших к власти в Германии 

в 1933 году национал-социалистов к русским 
православным общинам было противоречивым, 
что объяснялось столкновением позиций раз-
личных ведомств нацистского режима. Религи-
озными вопросами занималось созданное в 1935 
году Рейсхминистерство церковных дел, кото-
рое проводило умеренную политику по отно-
шению к Церкви. НСДАП и гестапо выступали 
за упразднение Церкви и, согласно своим анти-



v

Торжества 

в честь 20-летия со дня основания 
обители преподобномученицы  

вел. кн. Елисаветы в Бухендорфе

фотографии Даниила Дивальда 

Миниатюра на обложке создана  
Тамарой Сикоевой, Берлин



v



v

Престольный праздник  
в обители преп. Иова Почаевского

фотографии Даниила Дивальда



v

Уход за кладбищем в Висбадене, 
осуществляемый молодежью

15 ноября 2025
фотографии Миколая Даделы



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     23

Собор Воскресения Христова, Берлин. 
Первый собор , действовавший с 1928 года.

Собор Воскресения Христова, Берлин.  
Второй собор, освященный в 1938 году.

христианским учтановкам, были склонны в этом 
вопросе к радикальным и репрессивным мерам. 
Позиция Рейсхминистерства церковных дел рас-
сматривала православие скорее положительно и 
качественно, притом выдвигало также и возмож-
ности использования Церкви в политических, 
пропагандистских целях. В министерстве исхо-
дили аналогично МИДу из того, что поддержка 
Церкви благоприятно повлияет на отношения 
со странами, где Православные Церкви играют 
важную роль (например: Болгария, Румыния) и 
вовлечёт их в антибольшевистский блок. К тому 
же, поддержка православных общин в Германии 
в будущем могла оказать влияние на настроение 
советских граждан, которые переживали в СССР 
эпоху преследования религии. Для достижения 
своих целей Рейхсминистерство церковных дел 
проводило политику унификации русских пра-
вославных общин в Германии. Объектом этой 
политики явились Германская епархия Русской 
Православной Церкви Заграницей, общины ми-
трополита Евлогия и одна община в Берлине, 
признававшая себя в юрисдикции Московской 
церковной власти. Задача состояла в объеди-
нении православных общин в одну структуру, 
в которой организующим звеном должна была 
стать Германская епархия РПЦЗ, как самая кон-
сервативная, многочисленная и непримиримая к 
советской власти и коммунизму[6]. Несколько лет 

[6] Шкаровский М.В. Нацистская Германия и Православ-
ная Церковь / М.В.Шкаровский. — М.: Изд-во Крутицкого 
Патриаршего Подворья и Общества любителей церковной 
истории, 2002. — С.88.

переговоров и давления на общины митрополита 
Евлогия не привели к желаемым результатам. 
Позже удалось достичь некоего компромисса и 
административно подчинить эти общины Гер-
манской епархии РПЦЗ, притом они сохраняли 
самостоятельность и связь с церковным центром 
в Париже. В русле своей политики использования 
Русской Церкви в политических целях, нацио-
нал-социалисты даровали в 1936 году Германской 
епархии РПЦЗ статус корпорации публичного 
права, субсидировали в 1936-1938 годах стро-
ительство кафедрального собора Воскресения 
Христова в Берлине, разработали в 1938 году 
закон «О землевладении Русской Православ-
ной Церкви в Германии». Безусловно, Русская 
Церковь понимала антихристианскую сущность 
нацизма и не обольщалась дарованными ей при-
вилегиями. Церкви важно было сохраниться 
и в условиях диктатуры национал-социализма 
свидетельствовать о Христе.

С началом войны между Германией и СССР в 
1941 году положение Германской епархии РПЦЗ 
значичительно ухудшилось. Рейхсминистерство 
церковных дел продолжало сглаживать протово-
речивую позицию немецких ведомств в отноше-
ние Церкви, но все более определяющим в этом 
вопросе становился курс НСДАП и Главного 
управления имперской безопасности. Герман-
ской епархии не позволили открыть богослов-
ский институт, запрещалась деятельность по 
оказанию помощи советским военнопленным 
и бывшим соотечественникам в оккупирован-
ных областях. Некоторые священники рискуя 



▶	 РПЦЗ

24     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

жизнью незаконно проникали в лагеря военно-
пленных и оказывали материальную и духовную 
помощь заключенным. Священников, которые 
активно пытались помогать бывшим соотече-
ственникам вызывали на допрос в гестапо. В 1942 
году на работу в Германию в большом количестве 
вывозились мирные граждане СССР с оккупи-
рованных восточных территорий, так называе-
мые «восточные рабочие». Для них создавались 
отдельные лагеря, в которые доступ был проще. 
Забота о восточных рабочих стала предметом 
попечения Германской епархии. Паства и количе-
ство общин епархии многократно увеличились. 
В том же 1942 году Германская епархия была 
преобразована в Средне-Европейский митропо-
личий округ и возглавил его в сане митрополита 
немец по национальности архиепископ Сера-
фимом (Ляде). Округ включал в себя русские 
православные общины в Германии, в протекто-
рате Богемии и Моравии, Бельгии, Словакии, 
Люксембурге.

В трагические военные годы Германская епар-
хия оказывала всевозможную помощь бывшим 
соотечественникам – военнопленным, восточ-
ным рабочим, беженцам из СССР. По замечанию 
российского историка М.В.Шкаровского, эта 
помощь соотечественникам рассматривалась 
многими церковными людьми как оппозицион-
ная нацистскому режиму[7]. 

Несколько священнослужителей и мирян Гер-
манской епархии были казнены нацистами в 
годы войны. Это знаменитые артинацисты Лиана 
Берковец (1923-1943) из организации «Красная 
капелла» и Александр Шморель (1917-1943) из 
организации «Белая роза»[8]. Они изготавливали 
и распространяли листовки и воззвания против 
нацистского режима. Александр Шморель был 
членом мюнхенской православной общины свт. 
Николая Германской епархии РПЦЗ. В 2012 году 
русская Православная Церковь прославила Алек-
сандра Шмореля в лике святых мучеников. На 
территории протектората Богемии и Моравии 
за укрывательство убийц начальника Главного 
управления имперской безопасности Третьего 
Рейха обергруппенфюрера СС Р.Гейдриха были 
казнены епископ Пражский Горазд (Павлик) и 
несколько православных священников.

[7] Там же, с.276.
[8] https://kulturstiftung.org/biographien/schmorell-

alexander (Дата обращения: 29.08.2025).

Германская епархия от 
эмиграции к новой диаспоре

После поражения в войне Германия была 
поделена на четыре оккупационных зоны – со-
ветскую с центром в Берлине, американскую, 
британскую и французскую. Германская епархия 
сократилась до пределов Германии и лишилась 
почти всех церквей вместе с Берлинским кафе-
дральным собором в советской оккупационной 
зоне. В период 1945–1950 годов Мюнхен был 
местом пребывания временного администра-
тивного центра всей Русской Православной 
Церкви Заграницей, куда из Югославии был 
эвакуирован Архиерейский Синод. С 1950 года 
Архиерейский Синод находится в Нью-Йорке. В 
1946 году в состав РПЦЗ вошли эвакуированные 
в годы войны в Германию епископы и духовен-
ство Белорусской и Украинской Православных 
Церквей. Некоторые белорусские и украинские 
епаскопы возглавили викариатства Германской 
епархии.

Наряду с необходимостью налаживать цер-
ковную жизнь в послевоенной Германии, ре-
монтировать разрушенные во время бомбовых 
ударов церкви, Германская епархия уделяла пер-
востепенное внимание нуждам перемещенных 
лиц — displaced persons (DP). Тысячи переме-
щенных лиц были спасены от выдачи советским 
властям благодаря православным священникам. 
В лагерях Ди-Пи Германская епархия создавала 
многочисленные церковные общины, открывала 
школы и гимназии для детей, создавала коми-
теты помощи особо нуждающимся. Русские 
школы и гимназии официально приравнива-
лись к немецким учебным заведениям. К концу 
1940-х годов наметился отток перемещенных 
лиц из Германии. Германская епархия помога-
ла переселенцам восстанавливать и оформлять 
документы, организовывала переселенческие 
комитеты. С эмиграцией перемещенных лиц 
из Германии паства Германской епархии суще-
ственно сократилась. Тенденция к сокращению 
числа прихожан продолжалась и последующие 
десятилетия.

Ситуация изменилась в конце 1980-х годов, 
когда в Германию начали прибывать так назы-
ваемые «русские немцы», потомки немецких 
переселенцев из Германию в Россию в XVIII-XIX 
веках. Некоторые из них уже выросли в сме-
шанных семьях и были православные, а многие 



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     25

Церковь св.Архангела Михаила в Шляйсхайме (Мюнхен), в конце 1940 – нач 1950-х гг..  
кафедральный собор Германской епархии РПЦЗ. Источник: АГЕ РПЦЗ

приходили к вере уже в Германии. Семьдесят 
лет антирелигиозной пропаганды в СССР не-
гативно отразились на советских гражданах, 
поэтому Германской епархии приходилось за-
ново религиозно воспитывать и образовывать 
переселенцев в той христианской традиции, 
которую хранила Русская Православная Церковь 
Заграницей.

С 1946 года параллельно существует с Герман-
ской епархией РПЦЗ и Германская епархия МП. 
Её структура и названия на протяжении истории 
менялись. Как уже было отмечено, с Московской 
Патриархией Русская Православная Церковь 
Заграницей прекратила общение в 1927 году. В 
1993 году представители двух Германских епар-
хий явились инициаторами диалога, который 
проходил в 1993-1997 годах в формате собеседо-
ваний клириков двух епархий в Германии. Этот 
диалог был важным шагом в процессе преодо-
ления церковного разделения и восстановления 
единства Русской Церкви. В 2007 году в Москве 
предстоятелями Русской Православной Церкви 
Московского Патриархата и Русской Православ-
ной Церкви Заграницей был подписан «Акт о 
каноническом общении». Русская Зарубежная 
Церковь является самоуправляемой Церковью 
в каноническом единстве с Московским Патри-
архатом. 

История архива неразрывно связана с но-
выми центрами епархиальной жизни, появив-
шимися после войны. С 1982 года Германскую 
епархию РПЦЗ возглавляет митрополит Марк 
(Арндт), чья резиденция находится в мужском 

монастыре святого преподобного Иова Поча-
евского в Мюнхене (существует с 1945 года). 
Именно в этом монастыре, как и в женском 
монастыре святой преподобномученицы Ели-
саветы (основан в 2005 году в Бухендорфе), се-
годня хранится значительная часть архивных 
фондов. Эти обители, наряду с епархиальным 
управлением, обеспечивают сохранность исто-
рического наследия, которое продолжает попол-
няться. Епархия объединяет около восьмидесяти 
православных общин, в которых служат свыше 
восьмидесяти священников и диаконов. Активно 
занимается епархия издательской деятельно-
стью, переводами православной литературы и 
богослужебных текстов на немецкий язык.

Епархиальный архив: 
Формирование, исторические 

вызовы и утраты
Архивный фонд Германской епархии РПЦЗ 

(АГЕ) представляет собой комплексное собра-
ние документов, отражающих все аспекты её 
деятельности. Он включает в себя материалы 
канцелярии правящего архиерея Берлинско-Гер-
манской епархии, архивы викариатств и ви-
карных епископов, документы всех приходов и 
монастырей епархии, а также архивы православ-
ных братств, сестричеств и иных православных 
обществ в пределах епархии. Важнейшей состав-
ляющей архивного фонда Германской епархии 
является Епархиальный архив, аккумулирующий 
ключевые исторические документы епархии. 



▶	 РПЦЗ

26     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

Просушка документов архива в монастыре преп.Иова Почаевского. 2009 год, Мюнхен. Архив автора

Германская епархия обладает автономией в во-
просах организации условий хранения, учёта 
и использования своего архивного фонда. Это 
позволяет ей определять политику в области 
архивации и накладывает на епархию ответ-
ственность за сохранность и доступность этого 
ценнейшего исторического наследия.

Как правило, Епархиальные архивы форми-
руются из документов канцелярии правящего 
епископа, которые со временем теряют свою 
непосредственную актуальность. Любая память, 
в том числе и церковная, рождается из повсед-
невной деятельности. Рапорты, прошения, от-
четы и указы, создаваемые в процессе админи-
стративного управления епархией, служат своей 
первоначальной, утилитарной цели. Как только 
эта цель достигается — например, прошение 
удовлетворено, а отчет сдан — документ пере-
стает быть частью текущего делопроизводства. 
Со временем актуальность документов посте-
пенно трансформируется: в течение некоторого 
периода документы могут сохранять справочное 
или вспомогательное значение. Только когда 
эти документы перестают быть частью текущей 
работы, они обретают новое существование, 
превращаясь в источники для исторического 
исследования. 

Таким образом, епархиальная канцелярия 
является также местом, где происходит транс-
формация ценности документов. В полной мере 
это относится к канцелярии правящего архие-
рея Германской епархии, где собственный до-
кументооборот начался с момента образования 
епархии в 1926 году. Важно отметить, что доку-
менты Германского викариатства (1924–1926 

годы) собирались преимущественно в центре 
Западно-Европейского митрополичьего окру-
га в Париже, который возглавлял митрополит 
Евлогий (Георгиевский). Архив этого митропо-
личьего округа в настоящее время передаётся в 
Национальный архив Франции. В то же время 
фрагменты дореволюционного наследия продол-
жали храниться непосредственно на приходах в 
Германии.

С 1926 по 1945 годы резиденция правящего 
епископа Берлинского и Германского, а также 
канцелярия главы Епархии располагались в Бер-
лине. Именно здесь, в процессе повседневной 
работы, зарождался епархиальный архив. Ран-
нее упоминание об архиве Германской епархии 
РПЦЗ и его состоянии относится к 1942 году. 
Приводя в порядок по поручению митрополита 
Серафима (Ляде) подвальное помещение кафе-
дрального Воскресенского собора в Берлине, 
секретарь епархии П.С.Садовский 27 сентября 
1942 года докладывал владыке о том, что архив 
находится в «ужасном виде»[9]. Это было обу-
словлено крайне неблагоприятными условиями 
хранения ценнейших документов. Он отмечал, 
что материалы архива в подвальном помещении 
кафедрального собора, который был построен 
относительно недавно, в 1938 году, подвергались 
пагубному воздействию сырости и вредите-
лей — мышей. Аналогичная участь постигла и 
епархиальную библиотеку, хранившуюся в том 
же помещении. Секретарь предлагал владыке, 
чтобы состояние архива было проверено и за-
фиксировано ревизионной комиссией. Этот 
факт является важным свидетельством условий 

[9] РГВА, Ф.500, Оп.3, Д.455, Л.171.



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     27

существования архива Германской епархии в 
период Второй мировой войны и указывает 
на необходимость критического подхода при 
работе с источниками данного времени, а также 
на потенциальные лакуны в архивных фондах, 
обусловленные неудовлетворительным состоя-
нием документов.

Последние дни апреля 1945 года принесли 
новую угрозу для сохранения исторической 
памяти Германской епархии. 23 апреля, всего 
за два дня до того, как Красная армия начала 
решающий штурм столицы гитлеровской Герма-
нии, архимандрит Нафанаил (Львов), настоятель 
Берлинского собора, вместе с иеромонахом Ви-
талием (Устиновым) были вынуждены спешно 
покинуть город. В условиях надвигающегося 
хаоса и боевых действий вывоз документов епар-
хиального архива оказался невозможным. 

Один из секретарей Германской епархии игу-
мен Георгий (Соколов) свидетельствовал в 1955 
году: 

«Во первых, никакого епархиального архива 
пок[ойный] Владыка Серафим не вывозил, 
да и не имел возможности вывезти, так 
как по тогдашним условиям выезда, он мог 
взять самое скромное количество своих лич-
ных вещей»[10]. Оставленные на произвол 
судьбы в охваченном войной Берлине, цен-
нейшие материалы оказались под угрозой 
полного уничтожения или утраты, что 
стало ещё одной трагической страницей 
в истории их сохранения.
После войны церкви Германской епархии 

РПЦЗ в Потсдаме, Дрездене и Лейпциге, кафе-
дральный собор в Берлине и часть духовенства 
этого собора оказались в ведении Московской 
Патриархии. Соответственно, архив Русской 
Православной Церкви Заграницей, хранивший-
ся в Берлине, в будущем стал частью фондов 
Германской епархии Московской Патриархии. 
Административный центр Германской епархии 
РПЦЗ был перемещён в Мюнхен. С этого мо-
мента документооборот епархии фиксировался 
практически в полном объёме и дошёл до нашего 
времени с минимальными потерями. Это стало 
результатом возрождения архивной деятельно-
сти в епархии, о чём свидетельствует появление 
на документах второй половины 1940-х годов 
пометки — «в архив».

[10] АГЕ РПЦЗ, Фонд Н.Н. Стулова. Письмо игумена 
Георгия (Соколова) Н.Н.Стулову от 29.07.1955 года.

К 1950 году относится упоминание об ар-
хиве викарного епископа Северо-Германского 
викариатства с центром в Гамбурге Афанасия 
(Мартоса). Северо-Германское викариатство 
было учреждено Архиерейским Синодом РПЦЗ 
в 1946 году. Уезжая на новое место служения в 
Австралию, владыка Афанасий писал 2 мая 1950 
года митрополиту Серафиму (Ляде): 

«В упомянутом рапорте я забыл написать 
Вам по поводу архива и денежной отчет-
ности. ... я спрашивал Вас, как поступить 
мне с архивом и приходно-расходною кни-
гою, и Вы посоветовали мне, если все это 
не представляет какой-либо ценности, 
уничожить. Собственно говоря, я так и 
поступил. … Мой архив состоял из очеред-
ной мало значащей и уже неактуальной 
переписки с священниками и разными ли-
цами. Переписка эта носила получастный 
характер. Перед своим выездом из Гамбурга 
я ее уничтожил, как не имеющей никакого 
значения. Оставил только более важные 
письма и копии актуальных указов о назна-
чении. Персональные данные о священниках 
и ставленнические дела я поручил передать 
Вам. Эти документы пусть хранятся в 
Епархиальном архиве»[11]. 
Упомянутые владыкой Афанасием данные о 

священниках и ставленнические дела отсутству-
ют в епархиальном архиве. Этот фрагмент явля-
ется ярким примером того, как реальные исто-
рические обстоятельства (послевоенное время, 
отсутствие архивных инструкций, «прагматизм» 
духовенства) влияли на формирование и сохран-
ность церковных архивов. Он свидетельствует 
о децентрализованном подходе к управлению 
документацией на уровне викариатств, что при-
водило к безвозвратной утрате части историче-
ского наследия, особенно той его части, которая 
не воспринималась как «важная» с точки зрения 
текущей церковной администрации. При этом 
подчёркивалось осознание необходимости пе-
редачи наиболее ценных материалов в Епархи-
альный архив для долговременного хранения.

Практически на всем протяжении истории 
Германской епархии функции архивных работ-
ников выполнялись епархиальными секретаря-
ми, чья основная задача заключалась в обеспе-
чении текущей административной деятельности 
епархии. Для секретаря архив — это не главная 

[11] АГЕ, Ф.3, Оп.5, К.55, Д.3, Л.14.



▶	 РПЦЗ

28     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

задача, а скорее побочная, которая, однако, тре-
бует внимания. В условиях послевоенного хаоса, 
отсутствия финансирования и специализиро-
ванных знаний, сохранение документов зави-
село от личной инициативы, ответственности 
и, в некоторой степени, интуиции этих людей. 
Эта ситуация делает архив не просто хранили-
щем, а отражением судеб и усилий конкретных 
людей. Каждый документ, который дошёл до 
нашего времени, — это свидетельство их само-
отверженности. Они понимали ценность этих 
бумаг, спасали их от сырости и вредителей, от 
уничтожения и забвения, потому что видели в 
них не просто «старые бумаги», а живую исто-
рию Церкви и людей, её составлявших. Таким 
образом, сохранность архива Германской епар-
хии — это не результат планомерной и систе-
матической работы, а скорее история о том, 
как человеческий фактор и личная преданность 
делу смогли преодолеть трудности и сохранить 
бесценное наследие для будущих поколений.

Длительный и трудоёмкий процесс система-
тизации архива Германской епархии был начат 
в 2009 году и продолжается по сей день. В на-
стоящее время проводятся работы по инвента-
ризации, каталогизации и научной обработке 
документов, чтобы сделать их доступными для 
исследователей.

Таким образом, история архивного фонда 
Германской епархии РПЦЗ представляет собой 
сложный и многогранный процесс, отражаю-
щий ключевые этапы развития самой епархии 
РПЦЗ. Изначально формируясь на базе докумен-
тов канцелярии правящего архиерея и включая 
материалы всех епархиальных структур, архив 
претерпевал значительные изменения и поте-
ри под воздействием как внешних (мировые 
войны, геополитические сдвиги, разделение 
Германии), так и внутренних факторов (децен-
трализованные решения по управлению доку-
ментацией, отсутствие архивистов). Условия 
военного времени и оставление архивного фон-
да в Берлине привели к безвозвратной утрате 
части документов, тогда как другие материалы 
архивного наследия перешли Московской Па-
триархии. Послевоенное перемещение центра 
епархии в Мюнхен ознаменовало новый этап, 
характеризующийся более полным сохранени-
ем документации. Однако примеры локального 
уничтожения документов на уровне викари-
атств указывают на фрагментарный характер 

формирования архивного фонда. Несмотря на 
все вызовы и отсутствие систематизированной 
архивной работы на протяжении большей части 
XX века, самоотверженные усилия епархиальных 
секретарей сыграли решающую роль в сохра-
нении основной части фонда. Это обусловли-
вает уникальный характер данного архива как 
источника, требующего критического анализа 
с учётом его сложной истории формирования, 
утрат и особенностей сохранения, но при этом 
обладающего исключительной ценностью для 
изучения истории русского православия и эми-
грации в Германии.

Основные фонды Архива 
Германской епархии РПЦЗ

Архив Германской епархии Русской Право-
славной Церкви Заграницей представляет собой 
уникальное собрание документов, системати-
зированных по нескольким ключевым фондам, 
отражающим многогранную деятельность епар-
хии.

Фонд церковных общин:  
От истоков до современности

Один из крупнейших и наиболее востре-
бованных фондов архива — фонд церковных 
общин. Он объединяет документы как действу-
ющих, так и упразднённых русских православ-
ных приходов и викариатств на территории 
Германии. К старейшим и наиболее ценным 
материалам относятся документы, касающиеся 
устройства церковной жизни в Штутгарте с 
1824 года, в Бад-Эмсе с 1874 года и в Висбадене 
с 1860-х годов. Особую историческую ценность 
имеют акты об образовании общины святого 
Николая в Мюнхене в 1922 году, а также дела 
церковных общин, существовавших в лагерях 
для перемещённых лиц.

Фонд метрических актов:  
Хроника человеческих судеб

Значительный объём архива составляют ме-
трические акты, особенно востребованные для 
генеалогических исследований. Как уже было 
отмечено, Германская епархия в послевоенное 
время помогала восстанавливать документы 
бывшим соотечественникам. Это были граждане 
СССР, Польши, Югославии и других стран. У 
перемещенных лиц документы в основном от-



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     29

сутствовали. Документы терялись при пожарах, 
бомбовых ударах, в лагерях. Чтобы восстановить 
метрическую запись на одного человека, необхо-
димо было найти несколько свидетелей, которые 
подтверждали место рождения, крещения или 
бракосочетания человека. После установленной 
процедуры, перемещенные лица получали удо-
стоверения заверенные подписью главы Герман-
ской епархии. Помимо этих документов, метри-
ческие книги церквей, которые располагались 
в лагерях перемещенных лиц, содержат тысячи 
записей. Но это только часть документов фонда 
метрических актов. Значительную часть этого 
фонда составляют метрические акты почти всех 
приходов епархии – это метрические книги о 
крещениях, бракосочетаниях, отпеваниях. Эти 
материалы представляю большую ценность как 
для исследователей, так и для потомков русских 
эмигрантов. 

Фонд личных дел:  
Портреты служителей Церкви

Архив содержит отдельный фонд личных дел 
священно – и церковнослужителей епархии. На 
протяжении истории существования Герман-
ской епархии в ней несли свое служение правя-
щие и викарные епископы, сотни священников, 
диаконов, монахов, тысячи церковнослужите-
лей. Документы этого фонда, сохранившиеся 
с 1945 года, позволяют исследовать биографии 
и наследие многих известных церковных дея-
телей, для которых Германия часто была лишь 
транзитной страной перед служением в Америке, 
Австралии и других регионах.

Фонд епархиальной переписки: 
Голоса эпохи

Чрезвычайно информативным является фонд 
епархиальной переписки за 1940-1990-е годы. Он 
включает письма, адресованные государствен-
ным и финансовым учреждениям Германии, 
представителям других христианских конфес-
сий, а также духовенству и мирянам. Особую 
ценность представляют письма военнопленных 
и «восточных рабочих» с просьбами о духовной 
и материальной поддержке. Переписка 1980-х 
и 1990-х годов свидетельствует о духовном воз-
рождении в СССР: тысячи людей обращались 
в епархию с просьбами о духовной литературе, 
иконах и книгах, которые регулярно высылались 
нуждающимся.

Фотоколлекция: Визуальная  
летопись епархиальной жизни

Фотоматериалы архива представляют собой 
коллекцию, запечатлевшую важнейшие собы-
тия в жизни епархии с 1920-х по 1990-е годы. 
На снимках представлены главы епархии, ду-
ховенство, члены общин, а также участники 
межконфессиональных встреч и конференций, 
что делает эту коллекцию источником для ви-
зуальной истории Русской Церкви за рубежом.

Эти фонды не только сохраняют историю 
Русской Православной Церкви Заграницей, но и 
служат важным ресурсом для изучения русской 
эмиграции, генеалогии и культурных связей.

Пополнение архива: От личной 
инициативы к публичной 

истории
Канцелярия главы Германской епархии, ви-

кариатства, церковные приходы и частные лица 
служат ключевыми источниками для пополне-
ния епархиального архива, обеспечивая сохра-
нение исторического наследия. Срок хранения 
документов в канцелярии и передачи их в ар-
хив определяется актуальностью документов 
по отношению к текущей церковной жизни. 
На каждом приходе в процессе повседневной 
деятельности формируется свой архив. Условия 
хранения документов часто позволяют прихо-
дам хранить архивные документы длительное 
время. Например, в церкви святой Елизаветы 
в Висбадене хранятся документы с 1847 года. 
После упразднения церковной общины или 
какой-либо другой церковной структуры, их 
документы передаются в епархиальный архив. 
Передача новых документов в архив — это мно-
гогранный процесс, в котором решающую роль 
играют не установленные порядки, а личная 
инициатива и случайные обстоятельства. В 
архив поступают документы от частных лиц, 
представителей русской эмиграции. В 2021 году 
в архив Германской епархии был передан объем-
ный фонд потомка московских купцов первой 
гильдии Николая Николаевича Стулова (1914-
2006) профессора университета в Майнце по 
истории математики[12]. С юности и до самой 

[12] Биография Н.Н.Стулова на официальной интер-
нет-странице ун-та им. Иоганна Гутенберга в Майнце: 
https://www.gutenberg-biographics.ub.unimainz.de/personen/
register/eintrag/nikolai-stuloff.html.



▶	 РПЦЗ

30     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

Из пламени истории: уцелевшие документы архива 
Австрийской епархии. 2022 год. Архив автора

Профессор Николай Николаевич Стулов (1914-2006). 
Источник: АГЕ РПЦЗ, Фонд Н.Н.Стулова

кончины Николай Николаевич нёс церковное 
служение в Германской епархии РПЦЗ. Своё 
служение в качестве иподиакона он начал ещё 
при правящем архиерее владыке Тихоне (Ля-
щенко), а впоследствии стал старостой церкви 
в Висбадене. В 2022 году на хранение в архив 
были приняты архивные документы упразднен-
ной Австрийской епархии РПЦЗ. Австрийская 
епархия учреждена АС РПЦЗ в 1930-х годах как 
викариатство Германской епархии, а в 1946 году 
была выделена в отдельную епархию. В 1988 году 
епархия была упразднена, а в 2000 году управ-
ление австрийскими приходами поручено ар-
хиепископу Берлинскому и Германскому Марку 
(Арндту). Однако, необходимо учитывать, что 
документы упраздненной Австрийской епархии 
РПЦЗ, переданные на хранение в архив в 2022 
году, не являются полным собранием, так как 
архив первых двух десятилетий истории этой 
епархии сгорел в 1950 году.

Подвиг сохранения:  
архив семьи Стуловых

Особого внимания заслуживает история по-
ступления в архив фонда Н.Н. Стулова. Этот 
случай наглядно демонстрирует, как хрупка исто-
рическая память и какую решающую роль в её 
сохранении может сыграть отдельный человек. 

После кончины супруги Н.Н. Стулова – Марии 
Павловны (урожд. Hertha Giani, 1924-1921), хра-
нившиеся в квартире Стуловых обширные се-
мейные и церковные документы оказались под 
угрозой полного исчезновения. Многолетняя 
прихожанка церквей в Висбадене и Франкфур-
те-на-Майне, Мария Вильгельмовна Сперанская, 
потомок эмигрантов первой волны, буквально 
спасла этот архив от утилизации. Благодаря её 
заботе, бесценные материалы были переданы в 
архив Германской епархии. Это личное усилие 
привело к важному институциональному сотруд-
ничеству: часть фонда Стуловых по решению 
Епархиального совета была передана из архива 
Германской епархии в Государственный музей 
изобразительных искусств имени А.С. Пушкина 
(ГМИИ) в Москве, что является важным ша-
гом в сохранении наследия русской эмиграции. 
ГМИИ им. Пушкина с 1988 года владеет доход-
ным домом Стуловых в Москве, построенным в 
1913–1914 годах отцом и дядей Николая Нико-
лаевича Стулова. Сейчас в доме ведутся рестав-
рационные работы, после которых он станет 
исключительным местом на карте музейного 
квартала. Музей планирует образовать в нём 
Дом Текста, который объединит все музейные 
библиотеки, собрания редких книг и архивы. В 
здании также разместятся экспозиционные залы, 
научная библиотека, типография и переплётная 
мастерская. Кроме того, здесь будет открыта ме-



▶	 РПЦЗ

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     31

мориальная экспозиция, посвящённая истории 
семьи Стуловых, значительную часть которой 
будут представлять материалы, переданные из 
архива Германской епархии. Таким образом, бла-
годаря своевременным действиям Марии Виль-
гельмовны Сперанской, документы, которые 
могли быть утрачены, не только стали частью 
церковного и музейного фондов, но и лягут в 
основу публичной экспозиции, доступной для 
будущих поколений. Этот пример подчеркивает, 
что сохранение культурного наследия – это не 
только задача архивов, но и ответственность 
каждого, кто осознаёт его ценность.

Наука, право и память:  
три измерения работы с 

церковным архивом
Среди обращающихся в архив исследователей, 

не только специалисты по истории Русской Пра-
вославной Церкви. Архив получает обращения от 
исследователей церковной музыки, эмиграции, 
генеалогии. За последние два десятилетия на 
основе документов архива Германской епархии 
были написаны несколько монографий[13], десят-
ки статей, подготовлены доклады к научным кон-
ференциям, диссертации[14]. География запросов 

[13] Например: Корнилов A.A. «Переправимся на ту сто-
рону...» Деятельность православного духовенства в лагере 
перемещенных лет Шляйсгайм (1945-1951 гг.). Н. Новго-
род-Мюнхен: ФМО ННГУ, НИЛ «Русское Зарубежье», 
Обитель преп. Иова Почаевского в Мюнхене, 2011.—140 с.; 
Гаврилин А.В. Латвийские православные священнослужите-
ли на Американском континенте. М.: Общество любителей 
церковной истории, 2013.—407 с.; Антоний (Доронин), 
архиеп. Гродненский и Волковысский. «Архиепископ 
Венедикт (Бобковский) (1876 — 1951): жизнь, церковное 
служение и письменное наследие». Минск. 2024. —140 с.

[14] Например: Маковецкий Аркадий, прот. Русская Пра-
вославная Церковь заграницей: этап возникновения и ор-
ганизационного оформления ее приходов на канонической 
территории Русской Православной Церкви и их объедине-
ние с Матерью-Церковью (1990-2007 гг.). Общецерковная 
аспирантура и докторантура им. святых равноапостольных 
Кирилла и Мефодия, 2021 год; Слесарев А.В. «Церковная 
жизнь белорусской эмиграции в 1944—1991 гг.: проблемы 
организации, юрисдикционных противоречий и расколов». 
Объединенный докторский диссертационный совет Мо-
сковской Духовной Академии, Санкт-Петербургской Духов-
ной Академии, Минской Духовной Академии и Сретенской 
Духовной Академии, 2022 год; Фастовский А.М. (Мюнхен). 

общирна – Япония, Америка, Великобритания, 
Польша, Испания, Россия, Белоруссия, Украина 
и другие страны. Как и все епархиальные учреж-
дения, архив находится в ведении главы Герман-
ской епархии. Характер запросов, поступающих 
в архив, свидетельствует о его многогранной 
роли, выходящей за рамки сугубо исторического 
исследования. Запросы можно разделить на три 
основные категории.

Тематические запросы
Тематические запросы исходят от исследо-

вателей, работающих над научными проектами, 
монографиями, статьями и докладами. Их ин-
тересуют конкретные аспекты жизни Русской 
Церкви Заграницей, история русской эмиграции, 
культурные и религиозные процессы. Эти запро-
сы способствуют глубокому изучению архивных 
фондов и введению новых данных в научный 
оборот. Они помогают расширить наше пони-
мание исторических событий, роли Церкви и 
отдельных личностей в сложную эпоху XX века.

Социально-правовые запросы
Эта категория включает обращения, связан-

ные с восстановлением документов, подтверж-
дением фактов рождения, брака или смерти, что 
особенно актуально для потомков эмигрантов, 
перемещённых лиц и тех, кто ищет подтверж-
дение своего происхождения. Для этих людей 
архив – это не просто хранилище прошлого, а 
инструмент для восстановления связи с утрачен-
ным наследием и решения насущных правовых 
вопросов. Каждая восстановленная запись по-
могает человеку вновь обрести свою историю.

Генеалогические запросы
Самыми личными и эмоциональными яв-

ляются генеалогические запросы. Люди ищут 
информацию о своих предках – священниках, 
(Докторская диссертация на немецкосм языке:) «Кано-
ническая основа Русской Православной Церкви Загра-
ницей и пастырский вклад представителей её Герман-
ской епархии в «Акт о каноническом общении» (1991 
– 2002). Fastovskiy, Dr. Andrej (München). Die kanonische 
Grundlage der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland und 
der pastorale Beitrag der Vertreter ihrer deutschen Diözese 
zum „Akt der kanonischen Gemeinschaft“ (1991–2002). 
Studien zur Auslandskirche (Band 3), München 2025. [Diss. 
13.12.2023 – Ludwig-Maximilians-Universität München, 
Ausbildungseinrichtung für Orthodoxe Theologie.]



▶	 РПЦЗ

32     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

прихожанах, беженцах. Для них архив становит-
ся местом, где можно найти недостающие звенья 
семейной истории, узнать о судьбе своих родных 
и почувствовать личную причастность к прошло-
му. Каждый найденный документ, каждая запись 
о крещении или браке – это не просто факт, а 
открытие, которое восстанавливает семейную 
память и связывает поколения.

Заключение
Анализ архива Германской епархии РПЦЗ 

позволяет сделать ряд выводов, подтверждаю-
щих его уникальность и многогранное значение. 
Этот архив является не просто собранием до-
кументов епархии, а полноценной летописью 
русского православного присутствия на немец-
кой земле, охватывающей период с XIX века. 
Его история неразрывно связана с русскими 
церковными учреждениями времён император-
ской России, и ценность этой преемственности 
заключается прежде всего в духовном наследии 
русского православия. История формирования 
его фондов наглядно демонстрирует, как ин-
ституциональная память Церкви переживала 
потрясения эпох. Начиная с фрагментов архивов 
посольских и курортных храмов, через траги-
ческие утраты времён Первой мировой войны, 
архив аккумулировал документальное наследие, 
отражающее судьбу русского православия. В 
отличие от дореволюционного периода, когда 
большая часть документов о жизни заграничных 
церквей передавалась в Россию, после 1917 года 
русские зарубежные церковные учреждения, 
такие как Германская епархия РПЦЗ, стали цен-
трами сохранения исторической памяти.

Сложная история архива, отмеченная потеря-
ми в период мировых войн и неудовлетворитель-
ными условиями хранения, делает его существо-
вание ещё более ценным. Утрата части фондов в 
Берлине в 1945 году и решение по уничтожению 
документов на уровне викариатства в послевоен-
ное время свидетельствуют о хрупкости истори-
ческого наследия, но вместе с тем подчёркивают 
исключительную роль самоотверженных усилий 
епархиальных секретарей, которые сохранили 
основную часть архивного фонда. Именно их 
подвижнический труд обеспечил передачу бес-
ценных материалов для будущих поколений.

Благодаря своему разнообразию, архив 
представляет собой незаменимый источник по 
истории русской эмиграции, жизни диаспоры 

и её взаимоотношениям с немецкими государ-
ственными и церковными институтами. В его 
документах запечатлена история особых взаи-
моотношений России и Германии и трагические 
события XX века, которые нашли отражение в 
судьбах трёх волн русской эмиграции. Особен-
но ценными являются материалы, отражающие 
социальную миссию епархии: помощь переме-
щённым лицам, военнопленным и «восточным 
рабочим», а также духовная поддержка право-
славных христиан в СССР.

Архив служит не только академическим ис-
следованиям, но и выполняет важную социаль-
но-правовую и генеалогическую функцию, помо-
гая людям восстановить утраченные документы, 
найти свои корни и связать прошлое с настоя-
щим. Его продолжающееся пополнение, в том 
числе за счёт частных фондов, свидетельствует 
о том, что Архив Германской епархии (АГЕ) – 
живой, развивающийся организм, своеобразный 
центр сохранения исторической памяти, иден-
тичности и духовного наследия. Ценность архив-
ного собрания Германской епархии выходит за 
епархиальные рамки, так как оно представляет 
собой одну из ключевых частей общего архив-
ного наследия Русской Православной Церкви 
Заграницей.

Митрополит Серафим (Ляде). Фотография, 
подаренная владыкой своему иподиакону 

Н.Н.Стулову. Источник: АГЕ РПЦЗ, 
Фонд Н.Н.Стулова



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     33

Диакон Николай Кляйн

«Тайна любви»
Христианский брак по Иоанну Златоусту

Пролог: Необходимое 
противоречие

Не парадокс ли: один из величай-
ших проповедников подвига цело-
мудрия в истории Церкви – он же 
глубокомысленнейший защитник 
христианского брака? Но при бли-

жайшем рассмотрении, данное противоречие 
в творчестве св. Иоанна Златоуста оказывается 
мнимым. Это – две стороны одной медали при 
стремлении к совершенному единению человека 
со Христом.

Две хранительницы  
христианской святости

Вряд ли найдется иная область жизни, в которой 
христианское воззрение на человека столь корен-
ным образом отличается от современного миро-
воззрения, как в восприятии брака и семьи. Для 
православного верующего, брак — это не просто 
более или менее обязательный контракт, не про-
сто светское дело, а святое таинство, неразрывно 
связанное с его духовным ростом. Правда, светское 
законодательство, как например Основной закон 
Германии, признает брак и семью достойными за-
щиты. Однако внимательный наблюдатель вынуж-
ден отметить, что в наше время действительные 
общественные условия, особенно на Западе, часто 
враждебны браку. Браки заключаются всё реже, 
существующие союзы разрываются легко, а те 
браки, которые внешне как будто вполне в порядке, 
далеко не всегда счастливы. Разные общественные 
течения оспаривают ценность брака, отрицают его 
святость, фанатично стремятся человека «осво-
бодить от уз». Наипаче, вполне естественная для 
христианского брака исключительность, верность 
и чистота все более подвергаются сомнению в 
нынешнем «просвещенном» мире. 

Подобные тенденции, однако, не новы. Ранняя 
Церковь уже сталкивалась с клеветой на брак, 
защищала его от врагов. Об отвергающих брак, 
или стремящихся его отменить предупреждал св. 
Апостол Павел. Под общим понятием „Гнозис“ – 

общее понятие, которое объединяет самые разные 
течения того времени, учения которых доходили 
до крайностей, как чрезмерного аскетизма, так 
и распутства. Непроста была для Церкви борьба 
с подобными учениями, поскольку «установки 
строгого сексуального воздержания […] считались 
само собой разумеющимися», значительные части 
Церкви к радикальным проповедникам таковых от-
носились терпимо.[1] Нелегко бывало на этом фоне 
проводить четкую грань между между истинным, 
Боголюбивым аскетизмом и человеканенавистни-
ческой враждой ко всему телесному. 

Ранние христианские апологеты создавали уче-
ние о христианской жизни и таинствах в борь-
бе с ересями и языческими нападками. Поначалу 
браку сравнительно мало отводилось внимания, 
хотя тоже не полностью проходили мимо него. 
Св. Ириней Лионский осуждает учение Маркиона, 
отрицавшего брак и семью и считавшего «брак 
и блуд равно пагубными», как «богохульство».[2] 
Из-за довольно широкого распространения подоб-
ных заблуждений Церкви пришлось высказывать 
определения на нескольких соборах.[3] Апологеты 

[1] См. (на нем. языке): П. Браун, „Целомудрие ангелов. 
Сексуальное воздержание, аскетизм и телесность в начале 
христианства“, Мюнхен/Вена, 1991, стр. 101.

[2] Ириней Лионский, «Против еретиков», 28, (немец-
кий перевод из Библиотеки Отцов Церкви = Bibliothek der 
Kirchenväter, BKV).

[3] Помимо Апостольских правил, согласно которым 
извергаются клирики из священного чина за изгнание жен 
«жены своей под видом благоговения» (Апп. 5), поместный 
собор гангрский (340 г.) осудил так называемых Евстафиан, 
которые, среди прочего, „порицали брак“ (гангр. 1) отвер-
гали женатых священников (гангр. 4), призывали мирян 
расторгать свои браки („гнушаясь им“, гангр. 9, 14) или 
девствуя позволяли себе „возноситися над бракосочетавши-
мися“ (гангр. 10). В правиле 21 этого собора отмечается, что 
почитается и аскетизм „со смирением“ соединенный, равно 
и „брачное честное сожительство“. Евстафиане противо-
поставляли себя Церкви, поддерживаемой императором 
Константином, поскольку, по их мнению, она была слиш-
ком мягкой. Каноны гангрского собора подвергают все эти 
мнения анафеме. См. (нем. яз.): A. Анаплиотис, „Священные 
правила святых и высокочтимых Апостолов“, St. Ottilien 



▶	 Богословие

34     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

Иподиакон Николай Кляйн в день 
своего рукополежения

и отцы Церкви раннего христианства защищали 
брак не только как установленный Богом, но и 
подчёркивали ценность добровольного безбра-
чия. Тертуллиан, который ценил брак и считал 
его божественно установленным, одновременно 
восхищался и девственностью:

«Вот, как только мы переступаем порог, нам 
навстречу выходят две хранительницы хри-
стианской святости: единобрачие и воздер-
жание, одна — в благочестии священника 
Захарии, другая — в непорочности Иоанна 
Предтечи; одна умилостивляет Бога, другая 
возвещает Христa; одна возвещает совершен-
ного священнослужителя, другая представля-
ет большего, чем пророка.»[4]

Хотя он и считал супружеский акт почётным и 
безгрешным, однако — как и многие отцы церкви 
— следствием грехопадения, поскольку человек в 
раю был девственным. Эта связь между уважением 
к браку и восхищением девственностью может счи-
таться типичной для большинства отцов Церкви. 

Дополнительный вызов для верующего христи-
анина — то, что подавляющее большинство святых 
вели безбрачный образ жизни или прославлялись 
по смерти как мученики. Не легко посему найти 
2009, C. 29; того же автора (нем. яз.): Брак и монашество 
в православном каноническом праве, Сборник канонов с 
канонами местных соборов и отцов церкви, Münster 2019, 
C. 80-83.

[4] Тертуллиан, О моногамии, 8 (немецкий перевод – 
BKV).

образец для подражания в собственной жизни в 
мире. Особенно аскетическая литература обычно 
напрямую адресована послушникам и молодым мо-
нахам, и далеко не всегда может быть плодотворно 
применена к мирской жизни. Поскольку святитель 
Иоанн Златоуст относится к отцам, которые наи-
более подробно писали о браке, стоит поближе 
рассмотреть его мысли о браке, безбрачии и семье.

II. Брак по Святому  
Иоанну Златоусту

1. Идеал безбрачия
С тем, чтобы вникнуть в восприятие брака у 

Златоуста, надо сперва распознать его идеал без-
брачия. В двух словах, это — «Лучше не…» (Мф 
19:10-12; 1 Кор 7:7). Тот, кто читает его труды, 
напутствие к браку, может огорчится, заметив, что 
святой отец как будто стремится оградить человека 
от данной «ошибки». Но это первое впечатление 
обманчиво; в его произведениях вполне можно 
найти и более обнадёживающие перспективы. Зла-
тоуст пиcал в IV и V веках, в эпоху расцвета мона-
шества. Разочарованные размыванием церкви по-
сле „Константиновского сдвига“, многие христиане 
уходили в пустыню, чтобы следовать призванию 
«святости», быть «не от мира сего».[5] Златоуст так-
же много лет жил в строгом аскетизме, прежде чем 
начал проповедовать: сначала около четырёх лет 
он был учеником сирийского монаха, недалеко от 
своего родного города Антиохии, затем около двух 
лет жил один в пещере и вернулся в город только 
из-за болезни, вызванной его строгим аскетизмом. 
Во время своего служения диаконом (380–386) он 
написал пять произведений, которые посвящены 
идеалу девственности и описывают возвышен-
ность безбрачия по сравнению с браком. В трактате 
«Против врагов монашества» он даже высказывает 
радикальное мнение о том, что спасение возможно 
только в уединении („монах“ от μοναχος – моно: 
один, одинокий). Его сдержанная, почти отрица-
тельная позиция по отношению к браку в этих 
ранних произведениях объясняется его собствен-
ным аскетическим воспитанием, которму еще мало 
открылся иной путь. Дабы не выходить за рамки 
статьи, ограничимся здесь рассмотрением лишь 
его труда «О девственности». Это произведение, 

[5] Греческое «αγιος», означает: „святой“, „священный“, 
„чистый для культа“. Корень индоевропейский *h₁yaǵ-: 
„жертвовать“, „почитать“.



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     35

комментарий к посланию 1 Коринфянам 7 главе. С 
одной стороны здесь разворачивается богословие 
безбрачия, но одновременно здесь апология брака, 
поскольку Златоуст решительно противопоставля-
ет себя порочащим брак. Он отмечает, что девство 
является исключительной особенностью Церкви:

«Красоту девства иудеи презирают, и это 
нисколько не удивительно, если они не поч-
тили Самого Христа, родившегося от Девы; а 
язычники восхищаются и поражаются ею; но 
ревнует о ней одна только Церковь Божия.»[6]

«Еретикoв», которые живут целомудренно, 
нельзя считать девственниками: они не посвяще-
ны Христу, от которого исходит чистота, и в то 
же время они осуждают брак. Кто считает брак 
грехом, не может ожидать награды за своё воздер-
жание, а наоборот, будет наказан за установление 
собственных законов. В третьей главе противники 
названы поимённо: Маркион, Валентин и Манес, 
учение которых святитель возводит к «человеко-
убийце и отцу лжи» (Ин 8:44). Один решающий 
оборот показывает в этом контексте смысл всей 
аскезы (подвига) — буквально: «упражнения» — и 
предостерегает от того, чтобы делать её самоцелью:

«Сами по себе пост и девство ни добро, ни 
зло, но бывают тем или другим от намерения 
упражняющихся в них.»[7]

Поскольку в этих еретиках «бесчинствуют без-
божные мысли», их аскетизм не только бессмыс-
ленен, но и «хуже всякого распутства»[8], ибо они 
превращают свою девственность в идола. Златоуст 
также защищается от того, чтобы его стремление 
к девственности было понято неверно:

„«Но ты, – скажет кто-нибудь, – разве не 
препятствуешь браку?» – Отойди от меня, 
чтобы и мне не впасть в безумие вместе с 
тобою. – «Почему же, – скажет, – ты уве-
щеваешь не вступать в брак?» – Потому, 
что девство я считаю гораздо досточтимее 
брака; и однако через это я не поставляю 
брака в числе худых дел, но даже очень хвалю 
его. Он есть пристань целомудрия для жела-
ющих хорошо пользоваться им, не позволяя 
неистовствовать природе.“[9]

Здесь святой подчеркивает важность брака, но 
при этом ясно даёт понять, что для него безбрачие 

[6] Иоанн Златоуст, О девстве, 1 (немецкий перевод, 
БЦО).

[7] Иоанн Златоуст, О девстве, 4.
[8] Иоанн Златоуст, О девстве, 5
[9] Иоанн Златоуст, О девстве, 9.

выше брака, который является «низшей ступе-
нью добродетели». Девство превосходит брак так 
же, как «небо превосходит землю» и как «ангелы 
превосходят людей». После этой антиеретичеcкой 
полемики, которую всё ещё можно понять как 
защиту брака, Златоуст обращается к «чадам Церк-
ви», чтобы объяснить преимущества безбрачия. 
Согласно этому, девство как постоянное состоя-
ние и жизненный путь стало возможным только 
в Новом Завете, именно благодаря «возрастанию 
благодати». В Ветхом Завете «не только все прочие, 
но и левиты и священники, и да, даже сам вели-
кий архиерей, […] придавали великую важность 
браку»[10]. Совет Павла воздерживаться от брака 
(1 Кор 7:1) является зaповедью Бога, а не личным 
мнением Павла. Однако превосходство девства 
заключается в добровольности. Кроме того, брак, 
как и у других авторов до него, является следствием 
грехопадения; Адам и Ева изначально жили дев-
ственно, облаченные в «царское одеяние» девства, 
которое после падения была заменена «смертной 
и рабской одеждой» брака.[11]

Логический довод о деторождении, к которо-
му Бог призвал человека в (Бытие 1:28), Златоуст 
опровергает как оправдание тех, кто «из слабости 
воли презирает трудности девственного состоя-
ния». Удивительно, но он не считает брак необхо-
димым, так как Бог мог бы создать дополнительных 
людей сам. Деторождение проявляется не в браке, 
а скорее в слове Божьем, ведь даже браки остаются 
бездетными, если Бог не дарует супругам ребенка 
через Своё слово, что он подтверждает на примере 
патриарха Авраама. Не девственность, а грех ведет 
к вымиранию, как показывает потоп. «Где смерть, 
там брак».[12] В Новом Завете возможен возврат 
к первоначальному состоянию. Бог заповедовал 
девственность позжe только из снисходительной 
любви к людям, чтобы не вызвать «большего па-
дения» и не разжечь «сильнее пламени». 

Златоуст знает о трудностях девственности. 
Душа должна быть нечувствительна к боли, ведь 
«сила похоти столь же велика, как сила огня и же-
леза»[13] (ср. Притчи 6:28); ей необходима помощь 
Бога. Девственница должна постоянно быть нас-
тороже в борьбе с похотью и злыми духами. В этой 
борьбе добродетель воздержания заключается сло-

[10] Иоанн Златоуст, О девстве, 12. 
[11] Иоанн Златоуст, О девстве, 14.
[12] Иоанн Златоуст, О девстве, 14.
[13] Иоанн Златоуст, Слово к жившим вместе с девствен-

ницами, 27.



▶	 Богословие

36     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

вами: «Скажи мне теперь, осмелится ли кто-либо 
сравнить брак и наслаждение с такой возвышенной 
вещью?» он ясно выражает это. Даже утверждения 
Писания, которые, казалось бы, подтверждают 
брак, Златоуст толкует как скрытые призывы к 
отказу от брака: слова Павла: «Жена не властна 
над своим телом, но муж; равно и муж не властен 
над своим телом, но жена» (1 Кор. 7:4), Златоуст 
толкует как «приманку» коринфянам, с помощью 
которой апостол желает «отвлечь их от брака»[14] и 
привлечь их к девству. Также в отклике апостолов 
на запрет развода (Мф 19:10) он видит подтвержде-
ние этому. Даже в призыве св. ап. Павла «не укло-
няйтесь друг от друга» (1 Кор 7:3) он видит призыв 
к девственности, поскольку здесь указывается на 
«горчайшее рабство» брака.[15] Воздержание ради 
молитвы он считал крайне желательным, так как 
«распущенная и ослабленная в желании женщины 
душа» не может правильно молиться, даже если 
«честна женитьба и ложе нескверно» (Евр 13:4).[16] 

Его совет об обетах безбрачия исходил не из 
враждебного отношения к телу, а из аскетического 
опыта: для Божьего человека Иоанна было само со-
бой разумеющимся пожертвовать всем, что стояло 
на пути его полного соединения с Христом. Без-
брачие для него было свободой, ведь муж должен 
был жертвовать своей молитвой и постом, чтобы 
«служить похоти [своей жены]».[17] Однако даже в 
этом — признаем, несколько разочаровывающем — 
взгляде просвечивает уважение к браку: ведь Зла-
тоуст подчеркивает высокую обязанность супругов 
друг перед другом, которая здесь даже подчинены 
молитва и пост. Еще более основательно это про-
свечивает в следующих его словах, за которыми 
опять же стоит его мысль о крайней несвободе: 
«Та, которая воздерживается против воли мужа, 
не только лишится награды за воздержание, но 
и даст ответ за его прелюбодеяние, и ответ более 
строгий, чем он сам. Почему? Потому, что она, ли-
шая его законного совокупления, низвергает его в 
бездну распутства. Если она не имеет права делать 
это и на короткое время без его согласия, то какое 
прощение может получить она, постоянно лишая 
его этого утешения?»[18]

Итак, молодому Златоусту поначалу было явно 
трудно одинаково признать брак и воздержание 

[14] Иоанн Златоуст, О девстве, 28.
[15] См. Иоанн Златоуст, О девстве, 28.
[16] Иоанн Златоуст, О девстве 30.
[17] Там же. 
[18] Иоанн Златоуст, О девстве, 48.

как дары благодати, и особенно после возвращения 
из уединённой аскетической жизни в город и до 
священнического рукоположения он был склонен 
требовать монашеские стандарты также и от хри-
стиан в миру. Брак по его мнению может служит 
разве что тому, чтобы избежать осуждения, но не 
может вызывать восхищения: «Вот чем ограничи-
вается великая заслуга брака: тем, что за него не 
осуждаются, а не прославляются; последнее при-
надлежит девству, а вступивший в брак должен до-
вольствоваться сведением, что он не согрешил.»[19] 

В это время он представлял себе «пирамиду 
ценностей, вершиной которой в „иерархическом“ 
смысле были „монашеские добродетели“ добро-
вольного безбрачия».[20] В процессе своей пастыр-
ской практики в качестве священника и епископа 
Златоуст выработал более терпимое отношение. Он 
пришел к выводу, что безбрачие, хотя и является 
самым надёжным путем к совершенству, но тем не 
менее, само по себе не является совершенством. 
Из более поздних трудов Златоуста, который всю 
жизнь оставался поклонником безбрачия, уже нель-
зя вывести идею «двухклассового христианства», 
состоящего из низшей прослойки женатых и выс-
шей — монахов, тогда как в тpaктaтe «О девстве» 
это ещё вполне возможно.

2. Смысл брака

Брак выполняет множество функций. Если 
раньше в первую очередь важным был социальный 
аспект, сегодня многие ожидают эмоциональной 
безопасности от брака. Наиболее распространён-
ный ответ на вопрос о смысле брака, вероятно, зву-
чит так: «Я хочу разделить свою жизнь с человеком, 
которого люблю». Однако то, что подразумевается 
под этой любовью, может сильно различаться. В 
секулярном мире здесь имеет преимущество обра-
щенность на свое „Я“; в христианском же воспри-
ятии преимуществует направленность на другого, 
на „Ты“, восходя от алтруизма к жертвенности. В 
церковной среде нередко главным назначением 
брака считают продолжение рода, но это не отра-
жает сущности христианского понимания брака. 
Посему святой отец Церкви возражажает данной 
точке зрения. Мысль о том, что сексуальность «тер-
пима» всего лишь ради продолжения рода – недо-
разумением в отношении христианской антропо-
логии и отображает неверное развитие в западной 
теологии. Оно в значительной степени основано 

[19] Там же.
[20] А. М. Риттер, Указ. Соч., С. 68.



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     37

на учении блаж. Августина о первородном грехе, 
в котором первородный грех связывался с чело-
веческой сексуальностью, и поэтому Августин 
считал возможным возвращение к Богу только 
через бeгcтво, прочь от человеческой телесности.[21]

Зачатие потомства для св. Иоанна было важной, 
естественной задачей брака. Однако его не ради 
продолжения рода человечества, поскольку Земля 
уже достаточно населена.[22] В то же время размно-
жение потеряло часть своего смысла с рождением 
Христа, поскольку уже исполнено ветхозаветное 
стремление к вoплoщeнию Мессии. Главной зада-
чей брака Златоуст видел в упорядочивании вле-
чения и в предотвращении разврата. Тем не менее 
он находит великолепные слова, описывающие 
появление детей:

«Приходят те, которые будут единым телом. Вот 
опять таинство любви! Если двое не будут одно, 
они, пока останутся двоими, не произведут мно-
гих; а когда достигнуть соединены, тогда только 
и начинают производить. Какое отсюда вытекает 
заключение? То, что единство имеет большую силу.

«Великое таинство совершается… Какое же 
таинство? Соединяются два человека и де-
лается из них один… Приходят те, которые 
будут единым телом. Вот опять таинство 
любви! Если двое не будут одно, они, пока 
останутся двоими, не произведут многих; а 
когда достигнут соединения, тогда только 
и начинают производить. Какое отсюда вы-
текает заключение? То, что единство имеет 
большую силу.
Творческая премудрость Божья с самого нача-
ла разделила одного на два и, желая показать, 
что и по разделении остается одно, устроила 
так, что одного недостаточно бывает для 
рождения. Ведь кто еще не объединился (узами 

[21] См. Ю. Хриссавгис, Любовь, сексуальность и таин-
ство брака, Бруклин 1998, . 5f; прим. 9; о влиянии Августина 
на теологию и учение о браке в Западной Европе см.: Д. С. 
Бейли, Отношения мужчины и женщины в христианской 
мысли, Лондон 1959; П. Шеррард, Христианство и Эрос, 
Лондон 1976; Э. А. Кларк, Женщины в ранней Церкви, Кол-
леджвилл 1983; (все по-англ.). Для сравнения понимания 
брака у Златоустa и Августина см.: М. Григоревский, Указ. 
Соч., С. 270-286.

[22] Примечательно, что и Тертулиан дo нeгo считал 
мир перенаселённым — удивительно с учётом тогдашней 
плотности населения. Население мира в начале первого 
тысячелетия оценивается примерно в 250 млн. человек, что 
составляет около 0,03% современного населения Земли.

брака), тот не составляет и целого, а полови-
ну. Это видно из того, что он не производит 
детей по прежнему. Видишь ли тайну брака? 
Из одного Он сделал двоих, а потом из двоих 
сделал и до сих пор делает одного, так что и 
теперь человек рождается от одного, – пото-
му что жена и муж – не два человека, а один 
человек.»[23]

Так Бог — по мысли святого отца — восстанав-
ливает единство. Рожать детей было не единствен-
ной, но очень значимой целью: «И ребенок служит 
чем-то вроде мостика, потому что дитя соединяет 
обе стороны одну с другой». Трое становятся еди-
ной плотью, «этот мостик устроен из существа 
их обоих». Брачная связь существует не для того, 
чтобы дать жизнь детям, а для того, чтобы дети, 
возникшие как плод теснейшей связи, укрепляли 
и углубляли эту связь. Павeл Евдокимов описывает 
это в духе святого Иоанна: 

«Супружеская связь сама – уже полнота. Но 
она способна из собственного преизобилия 
приобрести новое качество: отцовство или 
материнство. Ребенок, рождаемый из этого 
супружеского общения, продолжает его и под-
тверждает это уже совершенно осуществлён-
ное единство».[24]

«Успех» брака, правда, не зависит от детей, 
однако сознательный, эгоистичный отказ от них 
уменьшает его ценность. Кто отказывается от де-
тей, потому что „приятное и вожделенное для всех 
чадородие почитают тяжким и несносным»,[25] 
говорит Златоуст, тот отказывает Божьему благо-
словению. 

Истинная христианская любовь ширится, она 
творческая. Двое любящих не создают «эгоистич-
ное сообщество», но открываются миру и стано-
вятся «со-творцами Богу». «Таким образом, зача-
тие детей нельзя рассматривать как цель брака, а 
скорее как поток любви, который течет в жизнь». 
Любовь не какая-то постоянная величина, кото-
рая достигши одной точки, больше не движет-
ся. Напротив, она динамична и в беспрестанном 
движении устремлена к совершенству в Боге. Это 
совершенствование осуществляется, среди проче-
го, в том, что мужчина и женщина воcпроизводят 
образ Божий на земле и проявляют свою любовь 

[23] Иоанн Златоуст, Толкование на послание к Колосся-
нам, 12, 5. 

[24] П. Евдокимов, Таинство Любви, Крествуд, Нью-
Йорк, 1995, стр. 121. Перевод редакции.

[25] Иоанн Златоуст, Толкование на Евангелие от Матфея, 28, 5.



▶	 Богословие

38     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

к детям, этим новым созданиям. Любовь по своей 
природе не может быть бесплодной, но плодови-
тость может проявляться разными путями, ведь 
даже бездетные пары могут распространять свою 
любовь, например, через усыновление сирот. Тот, 
кто поставляет ценность брака в зависимость от 
наличия детей, принижает его. Объявлять бездет-
ный брак неудачным означало бы нарушать «смысл 
их личного общения».[26]

Иную, более высоко ценимую цель брака Зла-
тоуст видит в ограничении влечения. В нём заклю-
чается исцеляющая функция для слабого человека, 
так как брак прежде всего предназначен для того, 
чтобы уберечь от «невоздержания и распутства».[27] 
Поэтому брак — не просто земной coюз, а важен 
для спасения души.

«Ибо для людей, которые и теперь еще пре-
даются этим страстям, хотят вести жизнь 
свиней и растлеваться в непотребных убежи-
щах, брак немало полезен, освобождая их от 
нечистоты и такой потребности и сохраняя 
их в святости и честности.»[28] 
Даже строгий молодой Иоанн уже признавал 

«святость и целомудрие» брака и, тем самым, от-
личался от враждебных к телесности еретиков. 
Единобрачие —упорядоченная структура, которая 
защищает человека от распущенности и, таким 
образом, служит его спасению. Для того же, кто 
не нуждается в такой помощи и способен вести 
девственную жизнь, брак оказывается излишним.

Особая рoль супругов заключается во взаимной 
помощи на пути к обожению. Муж и жена должны 
через брак продвигаться к своему личному совер-
шенствованию, воспитывая друг друга в добре, 
добродетели и любви.[29] Даже слабости могут быть 
полезны другому:

«Но что скажешь, если женщина спорлива и 
беспечна и имеет ещё множество других недостат-
ков? Переноси всё это спокойно и не отталкивай 
её из-за её ошибок, а исправляй её. Чтобы знать, 
как лечить тело, ты занимаешь место глaвы […] 
Благочестивая и разумная женщина действительно 
должна сначала воспитать мужа и привести его 
душу в порядок по своему усмотрению; он не ста-

[26] А. Каллис, Купина горящая, но не сгарающая…, стр. 
207.

[27] Иоанн Златоуст, О девстве, 19.
[28] Там же.
[29] См. И. Пурич, Философия педагогики у Иоанна Зла-

тоуста, Белград 2012, стр. 190.

нет слушать ни друзей, ни учителей, ни старшиx, 
если она его наставляет и ему дает советы».[30]

3. Христианское устроение брака

Задолго до того как появились различные со-
циальные теории о семье как «важнейшей ячейке 
общества», Златоуст придавал браку центральную 
роль для обустройства общества. Кризис семьи 
неизбежно «всегда также отправной точкой духов-
но-нравственного кризиса общества», в то время 
как здоровые семьи «служат основой благополучия 
и стабильности общества».[31]

Златоуст имел четкие предпочтения в отноше-
нии христианского образа жизни, включая брак. 
Он решительно выступал против мнения, что 
добродетель и аскетизм — это всего лишь удел 
монахов. Отговорка «Я же не монах...» ему была 
неприемлема; святость — вовсе не удел монахoв 
только, а призвание всякого христианина.

«Итак, чтобы нам удостоиться узреть Бога, 
будем, в девстве ли, в первом ли браке, или во 
втором[32], преуспевать в этой добродетели, и 
мы сподобимся Царствия Небесного, благода-
тию и человеколюбием Господа нашего Иисуса 
Христа, с Которым Отцу, со Святым Духом, 
слава, держава, честь, ныне и присно, и во веки 
веков. Аминь.»[33]

Монахи и монастыри представляли для Златоу-
ста воспитательную функцию, так как семьи долж-
ны ориентироваться на них, создавая собственный 
«семейный типикон». Дома семей прежде всего 
должны быть скромными. Вместо роскошной ме-
бели дома должны быть украшены добродетелями. 
В молитве семьи также должны подражать мона-
хам: помимо частого посещения церкви, он считает 
очень важной совместную молитву супругов, а 
также рекомендует ночные молитвы для семей, 
включая маленьких детей. Также он считает палом-
ничество в монастыри очень полезным.

[30] Иоанн Златоуст, Проповеди Иоанна, 61; цитируется 
по И. Пурич, там же, стр. 190.

[31] Так считает сербский епископ Йован (Пурич), И. 
Пурич, там же, cтр. 184.

[32] Отношение святого Иоанна кo второму браку было 
чрезвычайно негативным, особенно в двух его письмах 
молодой вдове он описывает чёткую картину второго брака 
и пытается всеми средствами отговорить её от него; см. 
Иоанн Златоуст, «К молодой вдове».

[33] Иоанн Златоуст, Беседы на 1-е послание к Коринфи-
ням, 19, 6 (конец).



▶	 Богословие

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025     39

«Подражая жизни монахов, будем стремить-
ся пожинать и плоды их, которые могут 
достаться каждому из нас благодаря благо-
дати и любви Господа нашего Иисуса Христа, 
которому слава и поклонение во веки веков. 
Аминь!»[34]

Подражая гостеприимству Авраама, дома долж-
ны быть открыты для бедных, больных и путе-
шественников, а рядом с молитвенным уголком 
следует установить коробку для пожертвований 
для нуждающихся.

Воспитание детей Златоуст рассматривал как 
центральную задачу брака. По его мнению, дом 
родителей был «естественной школой», в кото-
рой дети осваивают самые важные жизненные 
навыки. Особенно педагогическое значение он 
видел в любви родителей друг к другу. Сегодня, в 
частности, эта ценность во многих случаях забыта, 
так как значительная часть образования и воспита-
ния происходит вне этого контекста — в детских 
садах и школах, пока родители работают, и часто 
у них почти не остаётся сил на воспитание детей. 
В своём произведении «О тщеславии и о том, как 
должны родители воспитывать детей» Златоуст 
излагает своё педагогическое видение. Оно со-
средоточено на культивировании добродетелей 
и избегании страстей. Родителей он сравнивает с 
художниками, которые доводят свои произведения 
искусств до совершенства с чувством чуткости, но 
также с королями, которым необходимо защищать 
свои города от чужеземцев. Наиболее важным 
элементом воспитания Златоуст видит в знании 
и передачи Святых Писаний: 

«И если одно только это правило сможешь 
насадить в душе ребёнка, не будет у тебя 
нужды в воспитателе».[35] 
Правильное воспитание детей важно для хри-

стианского брака вдвойне, ведь только через него 
могут появляться новые поколения счастливых 
браков. Таким образом, полноценный христиан-
ский брак оказывает плодотворное влияние на 
всё общество. Бракам, в которых выращивается 
добродетель целомудрия, Златоуст обещает:

«Обильное благословение будет на их детях, 
и мир и согласие будут пребывать в их до-
ме.»[36]

[34] Иоанн Златоуст, Толкование на Ев. от Матфея, LXX, 
5 (?).

[35] Иоанн Златоуст, О тщеславии и о том, как должны 
родители воспитывать детей, 40.

[36] Иоанн Златоуст, Толкование на послание к Фессало-

В отличие от других отцов, Златоуст признает 
за супружеской сексуальностью самостоятельную 
ценность, которая не сводится только к размно-
жению, но укрепляет единство.

«А каким образом они бывают в плоть едину? 
Все равно, как если бы ты отделил самое чи-
стое золото и смешал его с другим золотом, 
– и здесь происходит нечто подобное: жена 
принимает плодотворное вещество в то са-
мое мгновение, как жар наслаждения приво-
дит его как бы в расплавленное состояние, и, 
приняв, питает и согревает его, привносит 
к нему, что нужно, и с своей стороны, – и 
производит человека.»[37]

В этом разделе речь идёт о ребенке, рождаю-
щемся в браке, однако желание при этом не отри-
цается, ни осуждается, а описывается как нечто 
положительное. Немного позднее эта мысль еще 
более уясняется. 

«Что же, если младенца не будет, – и тогда 
они не будут составлять два лица? Конечно. 
Ведь это (единство) происходит от сово-
купления, которое соединяет и смешивает 
тела обоих. Все равно, как если ты в масло 
вольешь благовонные капли, у тебя изо всего 
выйдет одно, – так бывает и здесь.»[38] 
«Брачное сожительство» — это то, что делает 

мужа и жену единой плотью. Эта глубокая связь 
является целью супружеской сексуальности, ко-
торая дана человеку Богом как естественная по-
требность. В отличие от жизненно необходимых 
потребностей, таких как воздух и пища, она, од-
нако, не необходима как таковая и от нее можон 
отказаться. Тем не менее, чистая супружеская сек-
суальность не является ни безнравственной, ни 
нечистой, а при правильном употреблении служит 
духовной жизни.

«Когда юноша приходит к целомудренной 
невесте и видит её очарование, его любовь к 
ней будет велика, но когда страх Божий пре-
восходит, это будет замечательный брак, в 
который они принесут чистые и непорочные 
тела.»[39] 

никийцам, 5, 4 (? пер. с немецкого).
[37] Иоанн Златоуст, Толкование на послание к Колосся-

нам, 12, 5.
[38] См. там же; см. также В. Фанарас, Позиция право-

славных христиан по вопросам сексуальности и деторожде-
ния, Этические замечания, ÖR 61 (3/2012), С. 288.

[39] Иоанн Златоуст, Толкование послания к Фессалони-



▶	 Богословие

40 Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

Златоуст признаётся: 
«Знаю, что многие стыдятся того, о чем 
я говорю; причиной тому неумеренность и 
невоздержность. Это дело унижено от того, 
что браки совершаются у нас таким обра-
зом, – от того, что их портят, между тем 
как «Брак у всех да будет честен и ложе не-
порочно» (Евр. 13:4). (…) Зачем краснеть от 
того, что чисто? Это свойственно только 
еретикам, да тем еще, которые приводят 
распутных женщин. Потому-то мне и хочет-
ся очистить (брак), возвести его на ту сте-
пень благородства, какая ему приличествует, 
и этим заградить уста еретикам. Осрамлен 
дар Божий, корень нашего бытия!»[40] 
Дело лишь в том, что некоторые оскверняют 

брак своей «распущенностью и беззаконием». 
Постыдно же не само дело, а его неверное употре-
бление, ведь, как и при всех других естественных 
потребностях, и эта тоже может быть извращена 
и изуродована. В таком случае она превращается 
в блуд, который больше не имеет ничего общего с 
любовью, а становится идолом и делает человека 
несвободным в любви.

Истинная любовь (включая эротическую) 
— нисколько не повод для стыда; словом Эрос 
многие отцы описывали любовь между Богом и 
человеком.[41] Такие мысли ставят нас в неловкое 
положение, именно потому что представления 
современного человека об Эросе и сексуальности 
часто извращены и омрачены грехом. Эротическое 
мы понимаем как область эгоистичного удовлет-
ворения желаний, что в конечном итоге ведет 
к «тривиализации секса» и, соответственно, к 
«обесчеловечиванию личности».[42] Святой Иоанн, 
однако, различает естественное и неестественное 
влечение:

«Пожелание дано для деторождения и сохра-
нения жизни, а не для прелюбодеяния, блуда и 
распутства; дано для того, чтобы ты был 
отцом, а не прелюбодеем, чтобы законно на-
ходился в общении с женою, а не растлевал 
ее противозаконным образом, чтобы ты 
оставил свое семя, а не осквернял чужое. Ведь 

кийцам, 5, 4 (? пер. с нем.).
[40] Иоанн Златоуст, Толкование послания к Колоссянам, 

12, 6.
[41] См. И. Хриссавгис, Указ. Соч., С. 1-2; среди прочего 

можно упомянуть Дионисия Ареопагита и Максима Испо-
ведника; прим. 3 – 6.

[42] И. Хриссавгис, там же, С. 3.

прелюбодеяние зависит не от естествен-
ного пожелания, но противоестественной 
необузданности, так как пожелание ищет 
только совокупления, а не такого именно 
совокупления.»[43] 
Положительная оценка супружеской половой 

жизни не означает распущенности. Аскеза, в том 
числе временный отказ от половой близости, не-
обходимы для молитвы и поста. Златоуст не даёт 
точных указаний, но намекает на то, что постные 
дни должны бы быть также днями воздержания: 
«Так, похотливость и сладострастие (мужа) и не-
воздержание от жены во время поста, или в како-
е-либо другое время, также избегает наказания, 
но не удостаивается похвал; самое это снисхож-
дение есть не что иное, как обличение его великой 
слабости и небрежности.»[44] При этом взаимное 
согласие ставится выше отказа, поскольку пост по 
собственной инициативе, без учёта потребностей 
другого, строго осуждается Златоустом. Женщи-
ны, которые из «любви к воздержанию оставляют 
своих мужей», толкают их к прелюбодеянию:[45] 
«Если ты уклоняешься от должного служения, то 
оскорбляешь Бога».[46] В этом он видит уловку, 
или «самую опасную хитрость у дьявола, именно: 
когда он облекает грех личиной благочестия».[47]

III. Заключение
От святого Иоанна Златоуста мы можем много-

му научиться о христианском браке. В этой статье 
возможно было рассмотреть лишь малую часть его 
высказываний, поэтому стоит обратиться к его 
произведениям самостоятельно. Каждый найдет 
у него что-то для себя – миряне и священники, 
епископы и монахи, богатые и бедные, мужчины 
и женщины, молодые и старые. Как мы видели, 
молодой Златоуст, казалось, смотрел на брак как 
на «необходимое зло», но это впечатление оказа-
лось неверным. Это светило целомудрия вполне 
можно рассматривать также и как покровителя 
христианского брака и семьи. 

Да благословит святой Иоанн Златоуст всех 
нас, как женатых, так и неженатых, и направит 
нас к одной цели христианской жизни: к Христу, 
который есть «Путь, Воскресение и Жизнь» (Ин 
11:25-26).

[43] Иоанн Златоуст, Толкование послания к Галатам, 5, 3.
[44] Иоанн Златоуст, «К молодой вдове», 2, 5.
[45] Иоанн Златоуст, Толкование на Ев. Матфея 86, 4.
[46] Иоанн Златоуст, к «Коринфянам, 19, 1
[47] Иоанн Златоуст, к Матфею 86, 4.



Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025 41

Из жизни Епархии
Октябрь-Декабрь

Официальное

Пастырское совещание

19 сентября / 2 октября 
2025 года в храме святой ве-
ликомученицы Варвары в го-
роде Крефельде состоялось 
Общее пастырское собрание 
двух Германских епархий Рус-
ской Православной Церкви 
Московского Патриархата и 
Русской Православной Церкви 
Заграницей.

Заседание было открыто 
правящим архиереем Бер-
линско-Германской епархии 
Московского Патриархата, 
архиепископом Рузским Ти-
хоном, и викарным епископом 
Штутгартским Иовом (РПЦЗ). 
Прот. Николай Артёмов за-
читал приветственное слово 
митрополита Берлинского и 
Германского Марка.

В 2025 году Православная 
Церковь отмечает 1700-летие 
Первого Вселенского Собора 
в Никее. В связи с этим были 
представлены доклады прот. 
Евгения Мурзина (МП) — 
«Актуальность Никейского 
собора» и прот. профессора 
Иоанна Моги (Румынская 

Православная Церковь, Вена) 
— «Пастырское значение Пер-
вого Вселенского собора».

Второй день собрания на-
чался с совершения Боже-
ственной литургии в том же 
храме. Согласно решению Свя-
щенного Синода от 1 октября 
2023 г., ежегодно 3. октября 
празднуется Собор святых в 
земли Германстей просияв-
ших. 

После литургии участники 
продолжили заседания. Иерей 
Константи Аникин информи-
ровал пастырей о «Правах 
родителей и обязанностях де-
тей в Германии». С докладом 
«Таинство исповеди — про-
блемы и решения в современ-
ной практике» выступил прот. 
Илья Лимбергер (РПЦЗ); ие-
рей Алексий Веселов (МП) 
представил свои размышления 
на тему «Эклезиология: грани-
цы Церкви и их практическое 
значение». Докладам следова-
ли оживленные обсуждения 
с примерами из пастырской 
практики.

Назначения и награждения 

17/30 сентября на литур-
гии престольного праздника 

в честь святых мучениц Веры, 
Надежды, Любови и матери 
их Софии в г. Эттрингене на-
стоятель храма протоиерей 
Георгий Кобро был удостоен 
права ношения креста с укра-
шениями.

1/14 октября 2025 года на 
богослужении престольного 
праздника в храме Покрова 
Пресвятой Богородицы в го-
роде Берлине клирик храма 
диакон Мартин Валчанов за 
верное и усердное служение 
Православной Церкви был 
удостоен права ношения двой-
ного ораря.

Иерей Андрей Герман 10/23 
октября 2025 года был осво-
бождён от исполнения обязан-
ностей клирика храма святого 
великомученика Пантелеимо-
на в городе Кёльне, а также от 
обязанностей клирика прихо-
да святой праведной Анны в 
Дюрене, и назначен клириком 
храма блаженного Прокопия в 
городе Гамбурге.

20 октября / 2 ноября 2025 
года на Божественной литур-
гии престольного праздника в 
храме святой мученицы цари-
цы Александры в городе Зиге-
не настоятель храма священ-
ник Кирилл Крепс за верное и 

Участники совместного пастырского совещания двух германских епархий Русской Православной Церкви



▶	 Хроника Октябрь-Декабрь

42     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

усердное служение Православ-
ной Церкви был удостоен пра-
ва ношения цветной скуфьи.

24 октября / 6 ноября 2025 
года права ношения цветной 
скуфьи был удостоен настоя-
тель храма иконы Богородицы 
«Всех скорбящих Радость» в 
Энгене священник Михаил 
Бондарь. На часах до литургии 
владыка Иов совершил хиро-
тесию Николая Лупанова во 
чтецы.

27 октября / 9 ноября 2025 
года в храме в честь святителя 
Николая в городе Штутгарте 
по благословению правящего 
архиерея викарный епископ 
Штутгартский Иов совершил 
диаконскую хиротонию Се-
вастиана Шмитта (Sebastian 
Schmitt). Новый диакон назна-
чен клириком храма святителя 
Николая в городе Франкфурте 
и храма в честь святой правед-
ной Анны, матери Пресвятой 
Богородицы, в городе Дюрене.

30 октября / 12 ноября 
2025 года протоиерей Вяче-
слав Евсега был освобождён 
от послушания клирика храма 
святого благоверного князя 
Александра Невского в городе 
Мангейме и назначен клири-
ком храма преподобномучени-
цы великой княгини Елисаве-
ты в городе Альцай.

10/23 ноября в Мюнхен-
ском Кафедральном соборе 

свв. Новомучеников и испо-
ведников Российских митро-
полит Марк рукоположил Ни-
колая Кляйн в сан диакона. 

Архиерейские визиты

Митрополит Марк с архи-
пастырским визитом посе-
тил приходы святых мучениц 
Веры, Надежды, Любови и 
матери их Софии (17/30 сен-
тября), Покрова Пресвятой 
Богородицы в Берлине (1/14 
октября), иконы Богородицы 
«Всех скорбящих Радость» в 
Аугсбурге (24 октября / 6 ноя-
бря), архистратига Михаила в 
Людвигсфельде (8/21 ноября).

Викарный архиерей епи-
скоп Иов посетил храм препо-
добного Сергия Радонежского 
в Бад-Киссингене (25 сентября 
/ 8 октября), храм иконы Бо-
городицы «Всех скорбящих 
Радость» в Аугсбурге (29 сен-
тября / 12 октября), храм По-
крова Пресвятой Богородицы 
в Регенсбурге (1/14 октября), 
храм Покрова Пресвятой Бого-
родицы в Зальцбурге (6/19 ок-
тября), храм великомученика 
Пантелеимона в Кёльне (13/26 
октября, 3/16 ноября), храм св. 
новомученицы царицы Алек-
сандры в Зигене (20 октября 
/ 2 ноября), храм Казанской 
иконы Богородицы (22 октя-
бря / 4 ноября), храм иконы 

Богородицы «Всех скорбящих 
Радость» в Энгене (24 октября 
/ 6 ноября), храм архистрати-
га Михаила в Людвигсфельде 
(8/21 ноября), храм святителя 
Николая в Зальцгиттере (10/23 
ноября).

Церковь и общество 

В стенах обители препо-
добного Иова Почаевского 
состоялась встреча архиереев 
Германской епархии с Бело-
русским генеральным кон-
сулом. Генеральный консул 
также посетил новое здание 
монастыря в Зайфридсберге.

Юбилеи

В октябре митрополит 
Марк в сопровождении собор-
ного протодиакона Варфоло-
мея Базанова по приглашению 
епископа Лондонского и За-
падноевропейского Иринея 
посетил Цюрихский приход 
Покрова Пресвятой Богоро-
дицы. Владыка возглавил слу-
жение всенощного бдения в 
субботу 5/18 октября и вос-
кресной литургии 6/19 октя-
бря. По окончании литургии 
митрополит Марк поздравил 
настоятеля храма протоиерея 
Петра Штурма с 30-летием ие-
рейской хиротонии и вручил 

Вл. Иов посещает приход в г. ЗигенДиакон Николай Кляйн



▶	 Хроника Октябрь-Декабрь

Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025 43

ему орден архимандрита Ан-
тонина Капустина.

24 октября / 6 ноября 2025 
года, в четверг, митрополит 
Берлинский и Германский 
Марк возглавил Божествен-
ную литургию в честь глав-
ного престольного праздника 
храма иконы Божией Матери 
«Всех скорбящих Радость» в 
Аугсбурге. Особой духовной 
радостью для прихода было 
перенесение в храм части-
цы мощей святой мученицы 
Афры (+ 304), переданной ка-
толической сестрой Екатери-
ной. В этот же день архиерей, 
духовенство епархии и община 
прихода Аугсбурга сердечно 
поздравили диакона Владими-
ра Ветцеля с 10-летием диакон-
ской хиротонии.

8/21 ноября архиереи Гер-
манской епархии совершили 
литургию в храме Архистрати-
га Михаила в северном районе 
Мюнхена — Людвигсфельде. 
В этот день приход отмечал 
80-летие своего основания, 
а также 60-летие освящения 
каменного храма. Приход св. 
Архистратига Михаила был 
первоначально основан в мае 
1945 года в городе Кемптене. В 
гимназии, где тогда находился 

лагерь перемещённых лиц, был 
сооружён первый храм. По на-
сильственной выдаче части бе-
женцев с избиениями во время 
богослужения, когда американ-
ские солдаты ворвались даже в 
алтарь, спасшиеся перебрались 
в Ди-Пи-лагерь Шляйсхайм. В 
храме-бараке в феврале 1952 
года, по случаю собрания ев-
ропейских епископов РПЦЗ, 
службу совершал там архие-
пископ Иоанн (Максимович). 
По расформировании лагеря 
был построен каменный храм 
в поселке Людвигсфельд, Ахат-
штрассе 14. 

Молодёжная работа 

Русская Православная 
Молодёжь Германии выпу-
стила новый номер ежеквар-
тальной рассылки «Blagovest 
– Botschaft der Jugend». Под-
писаться можно по ссылке: 
https://roj-deutschland.de/
newsletter

Монастыри

В женской обители в Бухен-
дорфе 28 сентября / 11 октя-
бря торжественно отметили 
двадцатилетие со дня основа-

ния монастыря. Божествен-
ную литургию и праздничное 
богослужение возглавил ми-
трополит Берлинский и Гер-
манский Марк в сослужении 
архиепископа Тихона Рузского 
(Берлинско-Германская епар-
хия МП), епископа Иринея 
Лондонского и Западноевро-
пейского, и епископа Иова 
Штутгартского. 

Проповедь произнёс епи-
скоп Ириней. Он обратился к 
тому, что назвал «проповедь 
жизнью», напомнив слова 
афонского старца Эмилиана 
из монастыря Симонопетра о 
монашеской жизни как «ан-
гельской и евангельской», а 
также подчеркнул, что истин-
ная проповедь — это преоб-
ражение жизни во Христе. 
Преподобномученица великая 
княгиня Елисавета, небесная 
покровительница обители — 
такой яркий пример служения 
Богу и людям, которому уже 
двадцать лет следуют и сестры 
монастыря. 

Завершая слово, владыка 
Ириней отметил: «Пусть сама 
жизнь сестёр будет свидетель-
ством живого Евангелия и воз-
можностью следовать Христу 
до наследия жизни вечной». 

Уход за кладбищем, Висбаден Бухендорф, 20 лет существования обители



▶	 Хроника Октябрь-Декабрь

44     Вестник Германской Епархии ◆ 4/2025

«Вестник» является официальным органом Германской Епар-
хии Русской Православной Церкви Заграницей. Редакторы 
«Вестника» стараются по совести высказывать мысли, со-
гласные с учением Святой Православной Церкви и нашей 
иерархии. Однако, при всем старании авторов, иногда мо-
гут допускаться ошибки. Ответственность за такие ошибки 
ложится исключительно на авторов статей и на редакторов 
«Вестника», но ни в коем случае не на Архиерейский Синод или 
Епархиальное управление, которые не ведут предварительной 
цензуры и не могут знать заранее, где и что будет напечатано.

«Вестник» издается трудом и иждивением братства Преп. 
Иова в Мюнхене. Всех заинтересованных в его существо-
вании и распространении мы просим жертвовать на наш 
счет с соответствующим указанием на переводе.

Freundeskreis Kloster des hl. Hiob e.V. (HypoVereinsbank)
IBAN: DE04 7002 0270 0038 9177 30 • BIC: HYVEDEMM
Пожертвования принимаются в виде почтовых марок.

Адрес Редакции: „Vestnik”

Kloster des Hl. Hiob von Počaev
Hofbauernstr. 26 • 81247 München
Тел. (089) 20 31 90 85 Fax (089) 88 67 77
Интернет: www.derbote.online // www.rocor.de/ru

Престольный праздник в г. Аугсбург

Издательская деятельность

На сайте Германской епар-
хии (www.rocor.de) теперь ста-
ли доступны для просмотра все 
выпуски епархиального жур-
нала «Церковные ведомости 
Православной Церкви в Герма-
нии». Издание выходило с 1951 
по 1971 год как официальный 
печатный орган Германской 
епархии Русской Зарубежной 
Церкви.

Конец 2025 года ознамено-
вался новым плодотворным со-
трудничеством для издательства 
нашего монастыря – совместно 
с Издательством Московской 
Патриархии был впервые из-
дан русский перевод творений 
преп. Юстина (Поповича), 
исполненный митрополитом 
Марком. В рамках настоящего 
сотрудничества в одной из ти-
пографий Казани было напеча-
тано Толкование на Евангелие 
от Матфея – фундаментальный 

труд аввы Юстина. Редакторы 
Просветительского отдела Из-
дательства Патриархии проде-
лали большой труд по вычитке 
и правке, ощутимо улучшив 
качество текста. С Божией по-
мощью, данная книга станет 
первой в целой серии изданий 
сочинений прп. Иустина, под-
готовленных совместно с Изда-
тельским отделом. В настоящий 
момент началась работа над пе-
реизданием Толкования Посла-
ний св. Иоанна Богослова.

Содержание данного выпуска

1	 Митрополит Марк (Арндт)
Рождественское Послание

2	 Епископ Иов (Бандманн) 
Символ веры как мистагогия

7	 Преп. Юстин Челийский
Толкование на святое Евангелие  
по Иоанну

11	 Протоиерей Николай Артемов
Бог истинный от Бога истинного

16	 Протоиерей Валентин Асмус
Блаженнѣйшiй Митрополитъ 
Антонiй (Храповицкiй) и вопросы 
межправославнаго единства

19	 Кинстлер Анатолий Владимирович
Архив Берлинско-Германской  
епархии РПЦЗ 

33	 Диакон Николай Кляйн
«Тайна любви» 

41	 Из жизни Епархии
Октябрь-Декабрь



v



И
зд

ан
ие

 о
би

те
ли

 п
ре

п.
 

И
ов

а 
П

оч
ае

вс
ко

го
 в

 М
ю

нх
ен

еВестник

Символ веры  
как мистагогияISSN 0930 - 9039


	Vestnik 2025-4 webU.pdf
	Vestnik 2025-4 webUO.pdf
	Vestnik 2025-4 web.pdf
	Seiten aus V-Bote Umschlag 25-4web.pdf




