Der Bote

DER DEUTSCHEN Di®zESE DER RUSSISCHEN ORTHODOXEN KIRCHE IM AUSLAND
Ne 4 | 2025

Verlag des Klosters des heiligen
Hiob von Po&aev in Miinchen

45. JAHRGANG

{ ob Fnviu
EA' GABeD y

..........

Zum 20-jhrigen
Jubiléum der
Griindung

des Klosters der
hl. Grof3firstin
Elisabeth

Buchendorf

o ] ‘ - e 4% S " N .
1 1 d R "ET 5 . 5 3 - N 0._. ~h
i\ .- =4 T ) * 7 e o
i o I . , i S oyt v . iy
“. - '- s ¥ - ol . P b
: | Sk WPl |
T \¢) v )

o 35 8 siS S the SRS SR At SiSSN e g L 06 SNy NS SR TR AL W SITRE T

Das Symbolon  Nizda — Okumenisches Christliche Ehe Das Archiv der Diézese
als Mystagogie Zeugnis der Kirche Mysterium der Liebe  Schlissel zur Geschichte



) (O0)
(9]

’9;'(
A

o

DG

<
A

0
)

BTN
oS

5
S

G2
A

&
o3

MED
CMEDY

(Y0
G

oW
o
Al

ANV

0%"):9'
A

Yol
Tal

(07c)
oXo,

(R N
AL A

50
g2

(¢
(

* Y,
o)
<
A

G}
N

MG N
A(Q{")A

60
\0)

9

AL

MAPK,

MuTponoanT Bepannckuii n T'epmancknri

MARK,

Metropolit von Berlin und Deutschland

D-91-8489-25-MM-na.

Miinchen, 20 August / 2 September 2025

,,Maria hat das gute Teil erwahlt*
Zum 20-jihrigen Bestehen des Klosters

Mit Freude konnen wir das 20-jéhrige Bestehen des Frauenklosters in Deutschland
feiern, das dem Gedenken an die heilige Mértyrernonne Elisabeth gewidmet ist.

Unter der Leitung von Abtissin Maria haben sich Frauen versammelt, die bereit sind,
ihr Leben dem Dienst fiir Gott zu widmen und das Joch Christi auf sich genommen
haben. In unserer Didzese ist ein neues Zentrum des Gebetes entstanden, das zu einem
Mittelpunkt fiir viele Pilger geworden ist, die von hier aus das Licht Christi in die Welt
tragen.

Von besonderer Bedeutung in diesem Sinne sind auch die Lager fiir Médchen. Viele
Maidchen aus verschiedenen Gemeinden tragen die Warme der Liebe Christi von hier aus
nach Hause und in ihre Kirchen. Der Aufenthalt im Kloster stérkt sie in der Orthodoxie.
Das Wissen und die Erfahrung des Lebens im Glauben geben ihnen Kraft, ihr Herz
inmitten der nicht einfachen Welt, die sie umgibt, rein zu halten.

Wir gratulieren den Schwestern dieses Klosters und wiinschen ihnen geistige Kraft fiir

ihre Gebetsanstrengungen!
# ectss i plass

+ Mark, Metropolit von Berlin und Deutschland

NV X ¥V & W, KoV .V O F oo ¥V, &V O o 3o ¥V OV &V
T AN KA A A

* V¥V .V 2.V oo

*A A A"

cAYp TASATA

e
|
s

i
z)‘;/:f:/
;"'ZZI;“ e
%

R

\..I




METROPOLIT VON BERLIN UND DEUTSCHLAND, MARK (ARNDT)

WEIHNACHTSBOTSCHAFT
AN DIE GOTTBEHUTETE HERDE DER DEUTSCHEN DIOZESE

Christus wird geboren, preiset ihn!

ie christliche Welt feierte in diesem
Jahr das 1700-jdhrige Jubildum des
+ W Ersten Okumenischen Konzils. Die-
ses Konzil verurteilte die arianische
Haresie, definierte die Natur Christi
als des mit Gott-Vater Wesenseinen wahren Gott, als
Gottessohn und Gottmenschen — und offenbarte da-
mit den Sinn und die Bedeutung der Fleischwerdung
Gottes. Im Nicdnischen Glaubensbekenntnis heif3t es
von Ihm: ,, Der fiir uns Menschen und wegen unseres
Heils herabgestiegen und Fleisch geworden ist, Mensch
geworden ist, gelitten hat und am dritten Tage aufer-
standen ist, aufgestiegen ist zum Himmel, kommen
wird, um die Lebenden und die Toten zu richten.”

Der Herr kam auf die Erde, um uns das ewige
Leben im Guten zu schenken. Und Er sagte: ,, Nie-
mand ist gut aufSer Gott allein“ (Mt 19,17). In seiner
Menschwerdung ist sein Geheimnis verborgen, fiir
diejenigen aber, die es sehen wollen und an Thn glau-
ben, ist es offenbar — das Geheimnis seiner Liebe.
Vor Thm und nach Thm erschienen mannigfaltige
Weise, Denker und Philosophen, Konige und Fiihrer,
Reformatoren und Revolutiondre, die allerlei unter-
schiedliche Wohltaten versprachen... Das jedoch, was
uns der Sohn Gottes, Christus gab, konnte niemand
und wird auch niemand je geben kénnen. Mensch
geworden, hat der Menschenliebende uns auf Seine
gottliche Hohe erhoben, gottliches Leben geschenkt
— durch Gnade vergottlicht.

Wir kdnnen nur dann als Christen leben, wenn
wir selbst spiiren, dass Er, nur Er und niemand sonst,
uns das Gute, Unsterblichkeit und ewiges Leben
schenkt. So lebten die Apostel, Mértyrer, Asketen -
die Christen aller Zeiten.

Was einen Christen von allen anderen Menschen
unterscheidet, ist das Gefiihl der Ewigkeit in Chris-
tus. In Christus sind wir ewig, unsterblich, durch
nichts und niemanden begrenzt. Die heiligen Vi-
ter haben uns diese ihre Erfahrung offenbart und
im Glaubensbekenntnis klar dargelegt, dass jeder
Mensch nur dann gemifs seiner Bestimmung leben
kann, wenn er sich bewusst mit Christus und seiner
Ewigkeit erfiillt. Jedes Gebet macht den Menschen
voll dieser Ewigkeit und zugleich mit géttlichen Krif-

)

ten. Mit ihnen erfiillen uns umso mehr die heiligen
Mysterien der Kirche Christi.

Das Glaubensbekenntnis, das vor 1700 Jahren an-
genommen und spéter erginzt und bestatigt wurde
auf einem anderen Okumenischen Konzil, zeigt uns
den Weg zum Leben. Diejenigen, die nicht glauben
und sich nicht taufen lassen, bleiben in den Fingen
des Todes: Wer nicht glaubt, wird verurteilt werden;
wer aber an Christus glaubt, wird gerettet werden
(Mk 16,16; Joh 5,17-47), denn der Glaube an Thn ist
Leben. Leben in Thm und durch Ihn. Durch die Taufe
werden wir von Ihm erfiillt, von all seinen Kriften.
Das ist der Kerngedanke der Viter des Ersten Kon-
zils: Christus ist Gottmensch. Wer in Christus bleibt,
empfangt immer seine gottlichen Krafte.

Unsere Aufgabe ist es, die bei der Taufe empfan-
gene Gabe zu bewahren, sie aufwachsen zu lassen,
den heiligen Vitern sich mithend nachzueifern, bis
wir zur Einheit des Glaubens und der Erkenntnis des
Sohnes Gottes gelangen, zum vollkommenen Men-
schen, zum vollen MafS des Christusalters (Eph 4,13).

Geistiger Reichtum ldsst sich nicht messen. Des-
halb betrachten sich die Streiter nicht als endgiiltig
im Konigtum Gottes angekommen, sondern - je
mehr sie dessen Grofe erkennen - eher als unzuver-
lassig, unerfahren und unwiirdig, manchmal sogar
als ungliicklich und von Gott verlassen. Aber in
Wirklichkeit werden sie immer vollkommener, denn
~wer an mich glaubt, der wird die Werke auch tun,
die ich tue, und er wird noch grofsere Werke tun“ (Joh
14,12). Durch die Tugenden ldsst der Glaube den
ganzen Gottmenschen Christus in den Menschen
einwohnen, und alle géttlichen Krifte. Wir haben
mit Thm ein gemeinsames Leben, eine gemeinsame
Unsterblichkeit, die Quelle dieses Lebens aber ist
die alles iiberragende Liebe, die ganze, eine Heilige
Dreiheit.

Und siehe, nun wird unser Leben in Bethlehem
geboren, das ewige Leben! Wir preisen es. Wir dan-
ken dem giitigen Gott fiir Seine grofien, unermess-
lichen Wohltaten, dafiir, dass Er unter uns geboren
wurde und uns den Weg zur wahren Geburt eroftnet

" +hectts ol plass

Minchen-Berlin 2025

Der Bote « 4/2025 1



» Theologie

BISCHOF VON STUTTGART H10B (BANDMANN)

DAS GLAUBENSBEKENNTNIS ALS MYSTAGOGIE

EINLEITUNG

owohl im kirchlichen synodalen Be-

trieb als auch im 6kumenischen Dialog

kommen immer wieder theologische

Dokumente zustande. Thr Wert bzw.

ihre Reichweite ist meist sehr begrenzt.
Selten erfahren sie eine breite Rezeption iiber den
tiberschaubaren Kreis der akademischen Theologie
hinaus und nach kurzer Zeit verstauben sie in den
Archiven der Kirchengeschichte. Das Glaubens-
bekenntnis von Nizda und Konstantinopel ist nicht
so ein Konsens-Dokument. Sowohl sein Ursprung
als auch seine breite Verwendung zeugen davon,
dass es tiber Jahrhunderte hinweg ein lebendiges
Zeugnis des Glaubens und ein feierliches Gebet
der Kirche geblieben ist. Es wird angenommen,
dass als Grundlage des Glaubensbekenntnisses von
Nizia frithchristliche Taufbekenntnisse dienten[1],
Texte aus dem liturgischen Leben der Kirche. Das
Formular des Konzils wurde dann auch weiter bei
der Taufe verwendet. Seinen sichtbarsten und ehren-
vollsten Platz jedoch hat das Glaubensbekenntnis
in der Géttlichen Liturgie der orthodoxen Kirche
eingenommen. Um seine Funktion gerade in diesem
tir die Kirche konstitutivem Sakrament zu verste-
hen, miissen wir den mystagogischen Charakter der
Liturgie wiirdigen.

Es kann als Verdienst der neueren liturgischen
Theologie? angesehen werden, das mystagogische
Verstandnis der Liturgie wieder in den Fokus ge-
bracht zu haben, welches danach fragt, was mit
den Teilnehmern der Liturgie geschieht, wie sie in
das Sakrament, anders: Mysterium ,eingefiithrt“
werden (Myst-agogie, gr. Ago = fithren). Insbeson-
dere Protopresbyter Alexander Schmemann hat die
mystagogische Deutung von der allegorisch-heilsge-
schichtlichen unterschieden und als urspriinglichere
und authentischere dargestellt. Letztere hielt er fiir
eine Fehlentwicklung, die Deutung der einzelnen
liturgischen Handlungen und Gegenstiande als Sym-
bole und Allegorien der heilsgeschichtlichen Ereig-
nisse aus dem irdischen Leben Christi ,,zu ihrem

[1] Vgl. Ernst Dassmann, Kirchengeschichte Bd. 2 (Kohlham-
mer Studienbiicher Theologie; Bd. 11,2), Stuttgart-Berlin-Koln
1999, S. 39.

[2] Vgl. Karl Christian Felmy, Einfiihrung in die orthodoxe
Theologie der Gegenwart, Berlin-Miinster 2014, S. 198f.

2 Der Bote ¢ 4/2025

Gedichtnis® - fiir den Ausdruck einer falschen
Frommigkeit.

Wir mochten ihm so weit nicht folgen. Auch
die Deutung bspw. des kleinen Einzugs mit dem
Evangelium auf die Predigt Christi oder des grofien
Einzugs auf die Kreuzigung und Grablegung des
Herrn sind weder als sekundér anzusehen, noch
stehen sie im Widerspruch zur mystagogisch-ek-
klesiologischen Deutung der Liturgie als Sakrament
des Himmelreiches.” Die lebendige Erinnerung des
Lebens und des Erlosungswerkes Jesu Christi ge-
hort seit der ersten Stunde zu den grundlegendsten
Elementen des Christentums.

DIE LITURGISCHE EINBETTUNG DES
GLAUBENSBEKENNTNISSES

Zunichst mochten wir den heutigen Stand des
Liturgieformulars vor, wiahrend und nach dem Cre-
do untersuchen. Das Nizdno-Konstantinopolitanum
hilt einen gebiihrenden Platz in der Chrysosto-
mos-Liturgie, unmittelbar vor dem Eucharistischen
Kanon, also dem zentralen und éltesten Teil der Eu-
charistiefeier. Es wird eingeleitet durch den Ausruf
des Diakons: ,,Lasst uns einander lieben, damit wir
einmiitig bekennen.” Der Diakon ruft so in einem
Atemzug zum Friedenskuss und zum Glaubens-
bekenntnis auf. Die Liebe und Einmiitigkeit im
Glauben sind zugleich Voraussetzung und Folge
des Credo. Die Priester verneigen sich dreimal vor
den mit dem Aer (gr. Asjp - die dritte Abdeckung,
die beides, Diskos und Kelch gemeinsam bedeckt),
bedeckten Gaben (Brot und Wein), wobei sie den
Psalmvers beten (Psalm 17, 2-3a) ,,Ich will dich lie-
ben, Herr, meine Stiarke. Der Herr ist meine Feste,
meine Zuflucht und mein Erloser.“ Damit wird die
eingeforderte Liebe untereinander wieder zu Gott
erhoben und auch das Fundament des Glaubens -
das Credo - zugleich zur , Feste®, die der Herr selbst
ist, erklart. Die Priester kiissen einzeln Diskos, Kelch
(durch den Aer hindurch) sowie den Rand des An-
timins, bevor sie sich gegenseitig zum Friedenskuss
mit den Worten begegnen: ,,Christus ist mitten unter
uns“ - ,,Er ist es und wird es sein“. Der Friedens-

[3] Vgl. Alexander Schmemann, Eucharistie. Sakrament des
Gottesreiches (orig. The Eucharist), Einsiedeln 2005.



» Theologie

kuss wird heute nur noch von den zelebrierenden
Priestern vollzogen.*!

Der Chor antwortet derweil: ,,Den Vater und den
Sohn und des Heiligen Geist, die wesenseine und
untrennbare Dreiheit.” — gewissermaflen eine Zu-
sammenfassung des Glaubensbekenntnisses. Seine
Quintessenz — das Bekenntnis zur Heiligen Dreiheit
- sowie seine zentrale theologische Errungenschaft
- das homoousios (,eines Wesens® - opoovoiog) —
werden hier vorausgeschickt und als Hymnus gesun-
gen. Der darauf folgende Ausruf des Diakons ,,Die
Tiiren, die Tiiren, in Weisheit lasst uns aufmerken®
bezieht sich auf den heute nicht mehr beobachteten
Brauch, zum Ende der Liturgie der Katechumenen,
welche frither den offentlichen Teil des Gottesdiens-
tes darstellte, alle Nichtgetauften hinauszuschicken
(»Ihr Katechumenen geht hinaus, alle Katechume-
nen geht hinaus, auf dass keiner der Katechumenen
bleibe, ihr Glaubigen lasst uns in Frieden beten zum
Herrn.“) und vor dem Eucharistischen Kanon die
Tiiren zu verschlief3en.

Diese Praxis entstand im Kontext der disciplina
arcani des 4. und 5. Jahrhunderts und zahlte somit
auch das Glaubensbekenntnis, die genaue Glau-
benslehre, zu den Dingen, die vor den Ungetauften
geheim zu halten waren. Damit stellt das Credo
an dieser liturgischen Stelle, an der Schwelle zwi-
schen Liturgie der Katechumenen und Liturgie der
Gldubigen, auch eine Verbindung zwischen Taufe
und Eucharistie dar, zwischen dem Bekenntnis des
rechten Glaubens vor dem Eintritt in die Reali-
tat des Leibes Christi der Kirche, des ,,Anziehens
Christi“ (Gal 3, 27 - ,,Einkleidung in Christus®) bei
der Taufe, und dem Empfang des Leibes und Blutes
Christi im Sakrament der Liebe, aus dem einmii-
tigen Bekenntnis zu IThm heraus. Hier wie dort ist
das Bekenntnis wie auch das ganze Sakrament keine
Sache des Einzelnen, sondern der Gemeinde. Der
Taufling tritt durch das Bekenntnis des Glaubens in
die Gemeinschaft der Glaubigen ein und auch das
Sakrament der Eucharistie ist nur als Gemeinde und
in Gemeinschaft des Glaubens denkbar.

In der griechischen Tradition wird das Glaubens-
bekenntnis von einem Leser vorgetragen, in der
slawischen wird es vom gesamten Volk gesungen.®!
Wihrenddessen hilt der Priester (oder alle anwe-
senden Priester zusammen) den grofien Aer iiber
oder vor den Heiligen Gaben und bewegt ihn auf

[4] Vgl. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S.395.
[5] Zur Entwicklung der Frage siche ibid.., S. 416f.

und ab oder schiittelt ihn und rezitiert seinerseits
das Glaubensbekenntnis.

Im Pontifikalamt stellt sich der Bischof nach dem
Friedenskuss vor den Altar, neigt sich nach unten
und hélt sein Haupt - oft gestiitzt auf die auf dem
Altartisch zusammengelegten Hiande - unterhalb
des von den Priestern gehaltenen Aer, wahrend er
das Credo spricht.

Erst wenn er fertig ist, wird der Aer beiseitegelegt
und der Diakon ruft alle zur hochsten Konzentra-
tion und Aufmerksamkeit vor dem Eucharistischen
Kanon mit dem Ausruf aus: ,,Lasst uns achtsam
stehen, lasst uns stehen mit Ehrfurcht, lasst uns
aufmerken, die heilige Opfergabe in Frieden dar-
zubringen.“ Es folgt der Eucharistische Kanon und
die Anaphora.

LITURGIEGESCHICHTLICHE ENTWICKLUNG
IM WECHSELSPIEL MIT IHRER DEUTUNG

Die Einfiihrung des Glaubenssymbols in die
Liturgie geht allen Anschein nach auf die Ausein-
andersetzungen mit den Monophysiten Ende des 5.
Jahrhunderts zuriick.'*! Laut der Kirchengeschichte
des Theodoros Anagnostes (Lector) fithrte Patriarch
Timotheos von Konstantinopel das ,,Symbolon der
318 Viter“” bei jeder ,,Synaxis“ (liturgischen ,,Zu-
sammenkunft®) ein, kurz nachdem er 511 n.Chr.
von Kaiser Anastasios I. als Nachfolger von Patriarch
Makedonios II. eingesetzt wurde.

Ironischerweise geht diese Praxis mutmafilich auf
die Monophysiten zuriick, die ihren Protest gegen
das Konzil von Chalkedon damit zum Ausdruck
bringen wollten, dass sie das Nizanische Glaubens-
bekenntnis prominent vorlasen. Patriarch Timot-
heos grift diese Praxis nun auf, angeblich um dem
eher monophysitisch eingestellten Kaiser zu ge-
fallen. Aber auch die Befiirworter des Konzils von
Chalkedon hielten Nizda in Ehren und beliefSen
das Glaubensbekenntnis in der Liturgie, nachdem
mit Patriarch Johannes wieder ein Vertreter der
Orthodoxen auf dem Patriarchen-Thron von Kon-
stantinopel saf3.

Wie wir aus einem Fragment der Akten eines
Konstantinopler Konzils von 518 erfahren, hielt am
16. Juli 518 eine Volksmenge das neue Oberhaupt

[6] Vgl. Robert E. Taft, The Great Entrance, Rom *1978, S.
398.

[7] Gemeint war wohl trotzdem der Text des Nizdo-Konstan-
tinopolitanum, der jedoch eigentlich aus den Konzilsakten von
Chalkedon bekannt ist, vgl. a.a.O., S. 400f.

Der Bote » 4/2025 3



» Theologie

der Kirche von Konstantinopel davon ab, morgens
die Kathedrale zu betreten, bis er sich ausdriicklich
zum Konzil von Chalkedon bekannte. Darauthin
begann die Liturgie mit dem Trishagion und ,als
die Pforten geschlossen wurden und das Glaubens-
bekenntnis wie iiblich gesprochen wurde, dringte sich
widhrend der Diptychen die Menge der Gliubigen am
Altar, um zuzuhéren,” wie feierlich die vier Okume-
nischen Konzile und die Diptychen kommemoriert
wurden."® Damit ist die Praxis als in Konstantinopel
etabliert anzusehen.

Die prominente Einfiigung des Glaubensbe-
kenntnisses im Gottesdienst scheint also zunéchst
Ausdruck dogmatischer Auseinandersetzungen ge-
wesen zu sein, es wurde zu einem Symbol kirchen-
politischen Protests, wenn nicht sogar haretischer
Versteifung, dann wiederum zum Ausweis rechten
Glaubens. Wie kann aus so einem Hintergrund,
mochte man fragen, eine positive Rolle des Symbo-
lons fiir das Mysterium der Eucharistie erwachsen?

Eine Deutung der liturgischen Entwicklung nur
aus dem historischen und politischen Kontext geht
m.E. jedoch am Geist der Alten Kirche vorbei. Keine
liturgische Innovation kann als rein intellektuelle
Botschaft oder politische Ansage verstanden wer-
den. Jeder ,erfolgreiche” Eingriff in die liturgische
Tradition geschieht meistens aus einem lebendigen
liturgischen Bewusstsein und Verstdndnis heraus,
welches zwar nicht unbedingt seinen ,,Ursinn“ be-
wahren muss, also ein Gedachtnis an Zeitpunkt
und Motiv seines Entstehens; er setzt m.E. jedoch
sowohl einen bewussten un gekonnten Umgang mit
den liturgischen Formen voraus, als auch eine iiber
die historische Bedingtheit erhabene liturgische
Intention. Zumindest sollte man so eine Intention
stets vermuten und suchen - besonders dort, wo ein
gottesdienstliches Element sich breit etabliert und
tiber Jahrhunderte hinweg gehalten hat.

Die liturgische Intention fiir die Einfiigung des
Symbolons vor den Eucharistischen Kanon ist m.E.
gut zu erkennen. Der orthodoxe Glaube ist ein kost-
bares und schiitzenswertes Gut der Gemeinschaft
der Gldubigen. Das Bekenntnis kann als Unterschei-
dungsmerkmal dienen und stiftet eine tiefgreifende
Identitat. Die drei Grundvollziige des Mysteriums
der Eucharistie - Gedenken, Danksagung und Teil-
habe - beziehen sich auf die zentralen Inhalte des
Glaubensbekenntnisses: Schopfung, Menschwer-
dung, Leiden, Tod und Auferstehung Christi, Offen-

[8] Schwartz, Acta Conc. Oec. I11, p. 76 (= Mansi 8, 1066);
vgl. Robert F. Taft, a.a.0., S. 401.

4 Der Bote ¢« 4/2025

barung des Heiligen Geistes in der Kirche und die
Hoffnung auf die Parousie, die Wiederkehr Christi.
Das Anaphoragebet greift in seinem Kontext der
umfassenden Danksagung dieselben Themen wieder
auf: ,Wiirdig ist es und recht, Dich zu preisen, Dich
zu segnen, Dich zu loben, Dir Dank zu sagen ..."
Besonders das Heilswerk des Gottessohnes wird in
der Liturgie sowohl allegorisch abgebildet, kom-
memorativ als Grund der Danksagung genannt, als
auch mystisch-mystagogisch in Teilhabe erlebt — wir
trinken im wahrsten Sinne des Wortes Sein Blut, das
fiir uns vergossen wurde. Das Glaubensbekenntnis
steht daher genau an der richtigen Stelle, um die
Glaubigen im Bekenntnis und im Gedenken zu
einen und sie auf das Mysterium der Liebe Christi
vorzubereiten.

DER AER

Der (grofe) Aer wurde nach éltesten Quellen™
nach dem Glaubensbekenntnis und zu Beginn des
Eucharistischen Kanons von den Heiligen Gaben
abgenommen und weggelegt. Severos von Antiochia
(+ 538) beschreibt in einem Sendschreiben die an-
tiochenische Tradition beziiglich des Aer und bietet
auch gleich eine Deutung an:

»In Paldstina und Jerusalem heben die Diakone,
widhrend der Priester das obige Gebet spricht,
héaufig und fortwdihrend [den Schleier] und
senken ihn wieder bis zum Ende des Gebetes,
wonach der Priester mit der Bitte iiber das dar-
gebrachte Opfer beginnt. Was auf diese Weise
geschieht, erinnert uns an die Bedeckung oder
den Schleier, der vom Himmel auf Petrus herab-
kam... Das auf den Altar gelegte Tuch zeigt also,
dass es, indem es sich hebt und senkt, die reiche
und schone Gabe des gottlichen Geistes darstellt,
der in einer Vision auf Petrus herabkam.

De Meester vermutet, dass das Glaubensbekennt-
nis bei seiner Einfiigung ein aus der oben beschrie-
benen antiochenischen Tradition bekanntes ,Gebet
iiber den Aer® (oratio veli) ersetzt haben konnte,
wiahrenddessen urspriinglich das Tuch auf- und ab-
bewegt wurde. Dieses diirfte jedoch nichts anderes
als das Proskomediegebet gewesen sein, welches in
der byzantinischen Tradition wéihrend der Anné-
herung an den Altar am Ende des Grof3en Einzugs
gebetet wurde.!"”) In der byzantinischen Liturgie
ist dieser Ritus des Wehens mit dem Aer erst im

[9] Vgl. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S.
418.
[10] Ibid., S. 419.



» Theologie

Bischof Hiob (Bandmann)

10. Jahrhundert eindeutig belegt. Es wird dann zu-
meist von einem dreimaligen Heben und Senken
gesprochen und synchron zum dreigliedrigen Aus-
ruf ,,Lasst uns achtsam stehen, lasst uns stehen mit
Ehrfurcht, lasst uns aufmerken ...“ gedacht. Die
Dreizahl zog spiter die leise Rezitation des Trisha-
gion auf die Bewegung des Aer nach sich. Erst in der
»Erklarung des gottlichen Tempels® des hl. Simeon
von Thessaloniki (T 1429) und im Codex Sinaiticus
986 lernen wir, dass der Ritus des Haltens bzw. des
Hebens und Senkens des Aer iiber den Heiligen
Gaben nun wihrend des Glaubensbekenntnisses
praktiziert wurde und er mit Beginn des ,,Lasst und
achtsam stehen ...“ beiseitegelegt wurde:
~Warum bleiben die gottlichen Gaben bedeckt,
bis das Glaubensbekenntnis beendet ist? Sie hal-
ten (kpatovol) den heiligen Schleier iiber den
Gaben, bis das Glaubensbekenntnis beendet ist,
denn es ist notwendig, dass alles, was sich auf
Jesus bezieht, deutlich verkiindet wird. 1"
Neben dieser Deutung gibt es noch andere Inter-
pretationen des Aer in der Liturgie der Gldubigen.
Im 8. Jahrhundert deutet eine byzantinische Quelle,
verfasst von Pseudo-Germanus von Konstantinopel,
den Aer als Vorhang des himmlischen Tempels
(Hebr. 10:20) und als Stein, der das Grab Christi ver-
siegelte.'” Andere Interpretationen, die wiederum
Severus von Antiochien erwéhnt, sind die Auffas-
sung des Aer als Leichentuch Christi und des Ritus
[11] Simeon von Thessaloniki, Expositio de divino templo, PG
155, 732.
[12] Vgl. M. B. Bunkosa, Muxaun XKenmos, «Bosgyx», ITpa-
socnasnas IHyuxonedus Bd. 9, Moskau 2010, 184f.

des groflen Einzugs, bei dem der Aer hinausgetra-
gen wird, wird als Begrabnisprozession. Schliefdlich
konnte der Aer symbolisch mit der himmlischen
Feste (Firmament — Gen 1,8) gleichgesetzt werden.

Erst im 19. oder 20. Jahrhundert begann sich
in der griechischen und melkitischen Tradition
die Praxis durchzusetzen, bei welcher der Aer zu
Beginn des Glaubensbekenntnisses von den Gaben
genommen und senkrecht vor oder um die Heiligen
Gaben gehalten bzw. gewedelt wird, womit z.T. die
Symbolik und die damit verbundene Deutung kaum
noch wiederzuerkennen ist.

Die heutige Praxis in der Bischofsliturgie, den
Aer Uber dem Haupt des Bischofs auf- und abzu-
bewegen, ldsst sich schwer historisch nachzeichnen.
Die Rubriken der russischen Liturgiereform unter
Patriarch Nikon 1666-1667 erwdhnen immerhin,
dass der Aer iiber dem Haupt des Bischofs aufge-
hoben und hinter seinem Riicken zusammengelegt
wird.["® Alle diese Praktiken bezeugen den Ver-
such, das Wehen bzw. die Anwesenheit des Heiligen
Geistes auf den HI. Gaben (und auf dem Vorsteher
der Liturgie) auszudriicken. Dass dieser Ritus sich
mit der Zeit mit dem Bekenntnis des Nizano-Kons-
tantinopolitanums verbunden hat, ist wohl kein
Zufall. Der ,Geist der Wahrheit“I" erweist seine
Anwesenheit im Bekenntnis des wahren Glaubens,
was liturgisch vielleicht mehr Sinn ergibt, als eine
Vorwegnahme der Herabrufung (Epiklese) des Hei-
ligen Geistes auf die Heiligen Gaben, die ja erst nach

[13] Robert Taft, a.a.0., S. 423.
[14] Joh 15,26. Gebet an den Heiligen Geist ,, Himmlischer
Konig®

Der Bote ¢ 4/2025 5



» Theologie

der Anaphora erfolgt. Sehr eindrucksvoll zeigt sich
diese Interpretation in der heutigen Bischofsliturgie,
wenn der Aer durch die Priester iiber dem Haupt des
Bischofs auf- und abbewegt wird, wihrend dieser im
Altar horbar das Symbolon rezitiert.

FAZIT

Erst die mystagogische Deutung der Liturgie
eroffnet den gesamten Reichtum des sakramenta-
len Erlebens. Man wird A. Schmemann insoweit
recht geben miissen, als die rein allegorisch-heils-
geschichtliche Deutung ohne ein Bewusstsein fiir
den eigentlichen Sinn und den Geist dahinter der
Liturgie nicht selten Gewalt antut. So wird z.B. in der
im Russland des 19. Jahrhunderts sehr populdren
»Kurzen Erliduterung zur Gottlichen Liturgie in Fra-
gen und Antworten“ von Priester Nikifor Vostokov
(erschienen 1864) jedes Element des Gottesdienstes
als Darstellung eines heilsgeschichtlichen Moments
festgesetzt. Zu dem uns interessierenden Abschnitt
der Liturgie schreibt er folgendes:

An welches Ereignis erinnern sich der Priester

und der Diakon vor dem Gesang des Glaubens-

bekenntnisses?

» Vor dem Gesang des Glaubensbekenntnis-
ses erinnern sie sich an die Auferstehung unseres
Herrn und Gottes Jesus Christus am dritten Tag
nach seinem Tod.

Zu welcher Zeit genau wird an die Auferstehung

Jesu Christi erinnert?

» Die Auferstehung Jesu Christi wird genau in
dem Moment in Erinnerung gerufen, wenn der
kirchliche Vorhang zuriickgezogen wird und der
Diakon ruft: ,Die Tiiren, die Tiiren! — In Weisheit
lasst uns aufmerken!“ Der Priester hebt den Aer vom
Altar und schwingt ihn tiber den Gaben, wahrend
er leise das Glaubensbekenntnis spricht... Dasselbe
wird zu dieser Zeit auch im Chor gesungen.

Was bedeutet der Ruf des Diakons: Die Tiiren,

die Tiiren?

» Der Diakon erinnert an die Auferstehung des
Herrn und sagt damit sozusagen: ,,Die Tiiren, die
Jesus Christus verschlossen hielten, haben sich ge-
offnet: Er ist von den Toten auferstanden, Stein und
Siegel konnten ihn nicht halten, und die Wachen
sind alle vor Angst geflohen!*

Woran erinnert uns in diesem Moment das Off-

nen des Vorhangs und das Abnehmen des Aer

von den Heiligen Gaben?

» Da der Aer und der Tempel-Vorhang mit dem
Ende des GrofSen Einzugs bis zu diesem Zeitpunkt

6 Der Bote ¢« 4/2025

den Stein symbolisierten, der vor dem Grab des
Herrn lag, erinnern uns das Offnen des Vorhangs
und das Abnehmen der Decke an den Moment, als
der Engel des Herrn den Stein vom Grab wegrollte.

Woran erinnert uns in diesem Moment das

Schwenken des Aer?

» Das Schwanken des Aer erinnert uns an das
Erdbeben, das bei der Auferstehung Jesu Christi
stattfand. Das Schwanken des Aer bedeutet auch
das Wehen des Heiligen Geistes iiber den Gaben.

Warum wird bei der Erinnerung an die Auf-

erstehung des Herrn das Credo gesungen?

» Weil Jesus Christus durch seine Auferstehung
unseren Glauben an Thn als den Sohn Gottes und
auch den Glauben an seine Sakramente, ohne die
der Mensch nicht gerettet werden kann, vollstandig
bestdtigt hat. Die Auferstehung Jesu Christi ist der
starkste Beweis unseres Glaubens.

Angesichts unserer historischen Einordnung
dieser liturgischen Handlungen erscheint diese Deu-
tung z.T. verfehlt oder beliebig. Es ist hauptséachlich
der krampthafte Versuch, jedes Element streng chro-
nologisch in die biblische Geschichte einzupressen,
der die in jener Epoche vorherrschende liturgische
Frommigkeit einseitig und verkiirzt erscheinen ldsst.

Das Glaubensbekenntnis (Credo) von Nizda und
Konstantinopel hat seit seinem Einzug in die Li-
turgie trotz der Vielzahl von Deutungen und auf es
bezogener Symbole seine wesentliche und grund-
legende Funktion als Bekenntnis und Hymnus des
einenden Glaubens stets bewahrt, der zugleich als
mystagogisches Gebet die Glaubigen zum Mysteri-
um der Teilhabe am Erl6sungswerk Christi hinfiihrt.

Gerade die dynamische und wechselhafte liturgi-
sche Entwicklung um das Credo herum einschlief3-
lich des Friedenskusses und des Hebens des Aer,
die auch bis heute nicht zum Stehen gekommen ist,
zeigt, dass sein liturgischer Vollzug durch alle Zeiten
hinweg ein bewusster und integraler war. Das Credo
kann definitiv als lebendige Uberlieferung bezeich-
net werden und ist aus der Eucharistie nicht mehr
wegzudenken - auch heute, wenn die orthodoxen
Kirchen im Kontext der 6kumenischen Bewegung
immer wieder erkldren miissen, dass fiir sie die
eucharistische Gemeinschaft am Kelch Christi un-
trennbar verbunden ist mit der Gemeinschaft des
Glaubens. Denn ohne diese Einheit, welche die
Konzilsviter von Nizda unter dem Beistand des
Heiligen Geistes erfochten haben, kann der Heilige
Geist auch nicht in den Sakramenten der Kirche
anwesend sein.



» Exegese

Hi. JusTIN vON CELIJE

KOMMENTAR ZUM HEILIGEN EVANGELIUM
NACH JOHANNES

IN FORTSETZUNG. ANFANG SIEHE BOTE 3/2023

D1k HEILUNG DES KONIGSDIENERS

, 43-54 Zweifellos ging es bei diesem

koniglichen Beamten um eine Qual, die

ihn zu Jesus trieb, und nicht ein beson-

derer Glaube an Jesus als den Heiland

der Welt. Der Glaube entstand in ihm

erst nachdem der Heiland ein Wunder vollbracht

hatte. Der Evangelist verkiindet: ,Und er glaubte, er

und sein ganzes Haus“ (V. 53). Und noch das: der

Heiland wirft ihm vor: ,Wenn ihr nicht Zeichen und

Wunder sehet, so werdet ihr nicht glauben® (V. 48).

Und noch ein Drittes, welches beweist, dass der

Beamte nicht glaubte, dass Jesus der Retter vom Tod

ist: ,, Herr, komm herab, ehe mein Kind stirbt* (V. 49).

Doch wenn es stirbt, dann ist Jesus nicht nétig, denn

Er wire ja nicht imstande, aus dem Tod aufzurich-

ten. Und auf diesen Halbglauben und anfinglichen

Glauben antwortet der menschenliebende Herr:

»,Gehe hin, dein Sohn lebt“ (V. 50). Die Samariter

tiberzeugten sich auf Grund des Gesprichs mit Je-

sus, dass Jesus der ,,Retter der Welt“, der Messias,

ist; sie glaubten an Ihn als solchen, doch die Juden
verlangen Zeichen. Daher tadelt sie der Heiland.

KAPITEL 5

DER HERR JESUS UND DAS WUNDER
IM BAD VON BETHESDA

5, 1-9 Bethesda — Krankenhaus; “ein Engel des
Herrn® heilt mit Hilfe des bewegten Wassers, und
zwar nur einen Kranken zeitweise. Im Mafd die Hei-
lung und unter dem Maf} die Geheilten. Das bewegte
Wasser — ein Symbol des Taufwassers; ‘der Engel
des Herrn“ — ein Vorbote des Heiligen Geistes. Im
weiteren Sinn: Bethesda = die ganze Welt, in der
»viel Kranke, Blinde, Lahme, Diirre liegen. Stinden
haben das ganze Menschengeschlecht in unheil-
bare Krankheiten gewilzt und niedergeworfen; fiir
nur einen Moment - die unmittelbare Verbindung
zu Gott, und das iiber den Engel und das Wasser;
die ganze tibrige Zeit aber ist getaucht in Finster-
nis, in Tod, in Gottlosigkeit. Und jener Moment,
jener Weg zwischen Himmel und Erde, Gott und

Menschheit - ist nach der Barmherzigkeit Gottes,
nicht nach menschlichem Verdienst. Das Erschei-
nen des Gottmenschen in der Welt, diesem riesigen
Bethesda, verdndert alles von Grund auf: allen und
jedem wird die Moglichkeit der Heilung, der Ge-
sundung von Siinde und Tod angeboten. Und zwar
durch die heilige Taufe durch Wasser und Geist.
Beispiel: der geheilte achtunddreifSigjihrige Kranke.
Der Heiland fragt gleichsam jeden Kranken, - das
aber ist jeder Mensch: ,,Willst du gesund werden?”.
Und wer antwortet: ,,Ja, Herr‘, wird sofort von Siin-
de und Tod geheilt. Denn nicht mehr ist der Engel
des Herrn Vermittler zwischen Gott und den Men-
schen, sondern Gott selbst ist herabgekommen unter
die Menschen mit all seinen Kriften und verweilt
ununterbrochen unter den Menschen als Kirche,
wobei er von jeder Krankheit und Schwiche heilt,
nachdem er zunidchst von jeder Siinde, die die einige
Quelle menschlicher Krankheiten und menschlichen

T
FeAiH

m

Der Bote « 4/2025 7



» Exegese

Todes ist. ,, Aber, ich habe keinen Menschen'. Ja, aber
du hast Gott. Ein Mensch kann ja auch nicht retten.
Und wenn er rettet, dann rettet er gewdhnlich durch
einen Menschen. — Auflerdem: Bethesda — das ist
jede menschliche Seele, denn in jeder gibt es ,viel
Kranke, Blinde, Lahme, Diirre“ - Gedanken, Ge-
fithle, Wiinsche. Tritt in sie der Herr Christus mit
Hilfe eines heiligen Mysteriums oder einer heiligen
Tugend ein, so wird sie sofort geheilt, von allen
Krankheiten geheilt.

5,10-15 Woher kommen Krankheiten im Men-
schengeschlecht? — Von der Siinde. Das ist eine
Wahrheit, die uns der Gottmensch, der Herr Chris-
tus erdffnet, da er dem von seiner achtunddreifSig-
jahrigen Krankheit Geheilten sagt: Siehe, du bist
gesund geworden; stindige nicht mehr, auf dass dir
nichts Schlimmeres widerfahre (V. 14). Also: von
der Siinde kommt die schwerste Krankheit; von
der Stinde auch das, was ,,schlimmer® ist als diese.
Und das ist? — Das Verderben der Seele, der Tod der
Seele = Holle. So sagt der Heiland auch jedem nach
der Taufe: ,Siehe, du bist gesund geworden; siindige
nicht mehr, damit dir nichts Schlimmeres widerfahre®.
- Und wirklich, dem Getauften widerfahrt Schlim-
meres, wenn er sich der Siinde und Lastern hingibt,
und so die Perlen vor die Sdue wirft. Das bezeugt der
heilige Apostel Paulus klar: Hebr 6,4-6. Und solche
sind gewohnlich Gotteslasterer und Geistesldsterer.
Sie bleiben hartnickig, bewuflt und ,,rational” bei
ihren Siinden und Unflatigkeiten.

DER HERR JESUS UBER SICH ALS MESSIAS

5, 16-17 Das Problem des Sabbats. Der Sabbat
ist der Tag der Ruhe und des Feierns. Wenn der
Mensch alles Gott widmet, durch Gott prift und
durch Gott heiligt. Alles was dem dient - ist von
Gott; alles Gegenteilige dient nicht Gott und so-
mit nicht dem Menschen. Das gesetzliche Ziel des
Sabbats - die Heiligung des Menschen durch Gott,
Heilung, Gesundung von allen geistlichen Krankhei-
ten. Also ,,der Sabbat um des Menschen willen®. Ist er
das nicht, dann wird er zum Gétzen des Menschen,
gefahrlich und seelenverderbend wie jeder geistliche
Gotze. Der Heiland heilt auch am Sabbat Menschen,
macht sie gesund mit dieser Zielsetzung: Denn der
Mensch braucht doch das Gute Gottes, stets und
immer durch alle Zeiten und durch alle Veranderun-
gen bei Tage und bei Nacht. Die Juden wollen Jesus
toten, weil er am Sabbat Menschen heilt. Und Er?
Er antwortet ihnen: , Mein Vater wirkt bis jetzt, und
ich wirke“- k&yw épydCopau (V. 17). Wer wirkt durch

8 Der Bote ¢« 4/2025

die Sonne auch am Sonnabend, wer wiarmt alles und
belebt euch und eure Erde, wenn nicht Er - Gott,
und Ich mit Thm? Wer wirkt auch am Sabbat durch
eure Erde, ihre Aussaat, ihr Pflanzen ihre Tiere, und
all das existiert und lebt, wenn nicht Gott mit Seiner
gottlichen Kraft? Wer wirkt auch am Sabbat durch
eure Erde, durch ihre Aussaaten, durch ihre Pflan-
zen, ihre Tiere, und all das besteht und lebt, wenn
nicht Gott mit seiner géttlichen Kraft? Wer halt die
Sterne, die Himmel, alle Wesen und Geschopfe, un-
aufhorlich, ja auch am Sabbat, wenn nicht Gott mit
seiner vorsehenden und alles haltenden Kraft? Gott
wirkt standig durch alle Wesen und alle Geschopfe.
Wer gibt Kraft unserem Herzen - und es arbeitet un-
unterbrochen, Tag und Nacht, und auch am Sabbat,
und jeden anderen Tag, wenn nicht Gott? Wer gibt
ebensolche Kraft unseren {ibrigen inneren Organen,
so dass sie auch ohne unser Bewusstsein und ohne
unseren Willen auch am Sabbat arbeiten und jeden
anderen Tag, wenn nicht Gott? Gott hort nie auf,
den Menschen seine géttlichen guten Werke zu
tun, ja auch am Sonnabend. Gott Logos = der Herr
Jesus Christus wirkt ununterbrochen durch seine
ganze Schopfung, wirkt auf sichtbare und unsicht-
bare Weise, mehr auf unsichtbare als auch sichtbare.
Daher erklirt er entschieden: ,,auch ich wirke“ (V.
17): auch am Sabbat wirke ich, indem ich géttliches
Gutes tue. Es gibt kein Ausruhen, keinen ,,Sabbat*,
tir Gottes Gite; sie arbeitet immer, wirkt immer,
funktioniert immer.

5, 18 Ja, aufgedeckt ist die Haupt-,,Stinde“: Jesus
macht sich selbst Gott gleich. Das kénnen die Juden
nicht vergeben. Aber wie erklaren sie die Werke
Jesu: sind sie denen Gottes , gleich“? Da, Sein aller-
neustes Werk: die Heilung des Kranken in Bethesda.
Wer kann das tun, etwa ein Mensch? Einen solchen
Menschen gibt es nicht. Kein Zweifel, dieses Werk
gehort zu den gottlichen Werken. Und der es ge-
tan hat, ist er nicht ,,Gott gleich“? Erinnern wir uns
an die messianische Prophezeiungen: ,,mit uns ist
Gott=Emmanuel“ (Mt 1, 23). Das heifst: ihr habt
die messianischen Prophezeiungen verworfen und
verteidigt eure Erfindungen, eure ,,Brauche®, eure
Stinden. Wenn ihr auch nur im Geringsten unpar-
teiisch tiber die Werke Jesu urteilt, werdet ihr sehen,
dass sie alle messianisch sind. Wenn ihr aufmerksam
die schopferischen Krifte untersucht, welche diese
Werke vollbringen, werdet ihr auf dem Grund eines
jeden finden: die Gottheit, und zwar von Vater und
Sohn. All diese Werke zeigen, dass sowohl die Kraft
in ihnen als auch die Art, in der sie vollbracht sind,



» Exegese

— gottlich sind. Wollt ihr unvoreingenommen darauf
schauen, so werdet ihr in jhnen den himmlischen
Vater sehen, und in Thm - seinen Sohn, der alles
mit dem Vater und im Namen des Vaters tut. In
Hinsicht auf ihre Tatigkeit gibt es zwischen ihnen
keinerlei Unterschied, denn auch in Hinsicht auf
ihre Substanz und ihr Wesen gibt es die nicht. Sie
sind einwesentlich unter einander, so sind auch ihre
Werke einwesentlich. Jedes Werk des Sohnes weist
auf den Vater hin, und jedes Werk des Vaters zeigt
auf den Sohn: ,Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Der
Sohn vermag von sich aus nichts tun, aufler was er
den Vater tun sieht; denn was jener tut, das tut auch
der Sohn gleicherweise“ (V. 19).

Wofiir ist das ein Zeichen? — Der unendlichen
gottlichen Liebe, denn die Liebe ist die Kraft, die
die Wesenseinheit ihrer Natur und ihrer Tatigkeit
herstellt. Diese Liebe weif} alles, offenbart alles vom
Vater dem Sohn, dem Sohn, der Mensch wurde, aber
der menschlichen Natur ist es zu eigen, nicht alles
zu wissen: ihr wird von Gott offenbart, was Gottes
ist. Und das wird durch besondere Werke offenbart;
und durch ,,grofSere Werke als diese; dass sich das
menschliche Bewusstsein wundern muss. Wortiiber?
Uber die Géttlichkeit dieser Werke. Denn sie kénnen
in keiner Weise auf den Menschen zuriickgefiihrt
werden, auf menschliche schopferische Krifte; alles
weist auf Gott hin, zeugt von Gott. Wenn dies nicht
so wire, konnten die Christusgegner sie leicht ver-
werfen und leugnen, so bleibt ihnen eines: dass sie
sich wundern. Thr habt die Heilung des Kranken in
Bethesda gesehen. Das ist ein kleines Werk.

5, 21-23 Hier sind auch grofSere Werke: die Auf-
erstehung der Toten, das Gericht iiber alle. Sicher
sind das Werke Gottes, nicht menschliche. Aber
sie sind gleichermafien Viterliche und dem Sohn
eigene. Denn ein und derselbe géttliche Wille richtet
Tote auf und durch den Vater so auch durch den
Sohn. Denn auch ihre Willen sind einwesentlich.
Der Sohn, wenn auch im Leibe, wenn auch Mensch,
hat den allmichtigen Willen, durch den Er auch
»lebendig macht, welche er will“ (V. 21). Und sein
menschlicher Wille unterstiitzt seinen gottlichen
Willen, und nimmt mit seinem ganzen Wesen an sei-
nen Werken teil. Da er Mensch wurde, ,.entduflerte
sich® Gott Logos gewissermafien — £éavtov éxévwoev
(Phil 2, 7), erniedrigte sich aus seiner unendlichen
Menschenliebe. Daher hat Gott Vater ,,das ganze Ge-
richt dem Sohne gegeben® (V. 22). Ihm gegeben, der
als Mensch durch das Martyrium und Leiden des
menschlichen Lebens ging. Denn dadurch gewann
er das Recht, mit Recht die Menschen zu richten. Er
lebte mit uns unter gleichen Bedingungen, aber siin-
digte nicht. Dadurch erlangte er das Recht zu richten
auch vor dem auferstandenen Menschengeschlecht,
wegen der Siinde. Denn Thm kann beim Letzten
Gericht niemand sagen und vorwerfen: Wenn Du
ein Mensch gewesen wirest in den Bedingungen,
in denen die Menschen auf Erden lebten, hittest du
auch gestindigt, daher hast du kein Recht, iiber uns
zu urteilen, denn du hast nicht als Mensch auf der
Erde gelebt, in diesem Siindenpfuhl und auf diesem
Marterplatz. Hattest du hier gelebt, so hittest auch
du gesiindigt.




» Exegese

-

2

BRIARAREERRARRELS

L N §

WARERENNR ARV

4 ‘ ARBARAREARNANLY
- W T e e g

.

e B

b

Aber gerade damit, eben durch diese seine
menschliche Siindlosigkeit auf der Erde, zeigt der
Menschensohn, dass er , gleich Gott“ist (V. 18), dass
Er Gottmensch ist und géttliche Gottesverehrung
wie auch der Vater verdient. Das zu leugnen, bedeu-
tet Gottesfeind und Heide zu sein. Denn entschieden
und klar ist das Wort des Heilands: ,Wer den Sohn
nicht ehrt, ehrt den Vater nicht, der ihn gesandt hat*
(V. 23). Das ganze Alte Testament ist voll von Wer-
ken, die auf offenbarste Weise Gott Vater vollbracht
hat; das Neue aber - ist voll von Werken, die auf
offenbarste Weise Gott Sohn vollbracht hat, deshalb
miissen die Menschen ihn auch wie den Vater ehren.
Seine Werke aber, sind sie nicht gleich den Werken
des Vaters, ja sogar grofer als sie?

5, 24 Der Glaube an den Messias? — Das ist der
Gewinn des ewigen Lebens. ,Wer ...glaubt, hat ewiges
Leben“ (V. 24), hat noch jetzt auf der Erde. Denn er
hat Vater und Sohn - und in ihnen ist ewiges Leben.
Durch den Glauben 6ffnet der Mensch sein ganzes
Wesen Gott gegeniiber, ruft Ihn zu sich: und Er tritt
ein, wohnt in ihn durch den ,,Glauben® ein (Eph 3,
17), baut in ihm seine Wohnstatt, und die heilige
Dreiheit siedelt sich in ihm an (Jo 14, 23). Doch da,
wo die Heilige Dreiheit ist, da ist kein Platz fiir den
Tod, sondern iiberall und in allem ewiges Leben. Wer
auf das Evangelium des Gottmenschen hért und es
in seine Seele aufnimmt, und durch dessen géttliche

10 Der Bote « 4/2025

Krifte lebt, der verdringt auf diese Weise aus sich
alles Stindige und Todliche, geht mit seinem ganzen
Wesen aus dem Tod in die Unsterblichkeit iiber, aus
dem Tod ins Leben, und ,,hat ewiges Leben (V. 24),
d.h. Leben, jenseits dessen und in dem kein Tod ist.
Der Glaube an das Evangelium des Gottmenschen,
ist der Glaube an Gott Vater selbst, der seinen Sohn
mit diesem Evangelium in unsere Erdenwelt ge-
schickt hat. Das sagt die Frohbotschaft der Heilands:
~Amen, Amen, ich sage euch: Wer mein Wort hort
und glaubt dem, der mich gesandt hat, hat ewiges Le-
ben und er kommt nicht ins Gericht, sondern er ist aus
dem Tod ins Leben hiniibergegangen (V. 24). - “Er
kommt nicht ins Gericht, denn er hat selbst fiir sich
den Tod durch die Bufie und evangelienmiflige Tu-
genden zum Tod verurteilt, die selbst an sich heilige
gottliche unsterbliche Krifte sind und alle Tode und
ihre Vorldufer und Zubringer téten: die Stinden. Es
gibt zwei Tode: den Tod der Seeele und den Tod des
Korpers, daher gibt es auch zwei Auferstehungen: die
Auferstehung der Seele und die Auferstehung des
Korpers. Die Auferstehung des Korpers geschieht
durch den Glauben und die tibrigen Tugenden, die
von ihm sind; die Auferstehung des Korpers — durch
die unmittelbare Wirkung der Kraft Gottes.

5,25 Die Auferstehung der Seele ist ein Vorbote
und Verkiinder der Auferstehung des Korpers. Und
ihr Beweis. Die Auferstehung von Seelen geschah auf
der Erde schon um den Gottmenschen, den Herrn
Christus: mit der Seele auferstanden seine Jiinger,
und Nikodemus, und Nathanael, und die Samari-
terin, und all die, die an Ihn glaubten als den Sohn
Gottes und Gott.

~Wahrlich, wahrlich, ich sage euch, dass die Stunde
kommt und jetzt ist sie da, wo die Toten die Stimme
des Sohnes Gottes horen werden, und die sie gehort
haben, werden leben“ (V. 25). — ,und jetzt ist sie da“:
denn Tote der Seele nach auferstehen bereits, und
hier sind auch Tote im Korper: Lazarus, der Sohn
der Witwe von Nain, die Tochter des Jairus. ,Wenn
die Toten die Stimme des Sohnes Gottes horen werden,
und die sie gehort haben, werden leben’; die Toten an
der Seele als erste, und sie horen seine Stimme, wenn
sie zur Bufle aufwachen und sich zu evangelien-
gemifler Askese notigen; sie leben auch im ewigen
Leben; das sagen die Worte: ,die sie gehort haben,
werden leben®. Sobald der Mensch ,,die Stimme des
Gottessohnes hort‘; und er hort sie sobald er anfingt,
Seine Gebote zu befolgen, so steht er aus dem Tod
auf, und gibt sich neuem Leben hin.

Fortsetzung folgt...



» Theologie

ERZPRIESTER NIKOLAI ARTEMOFF

WAHRER GOTT VOM WAHREN GOTT
Ni1zAA: OKUMENISCHES ZEUGNIS DER KIRCHE

s finden sich iiber die Jahrhunderte
P‘ — stets aufs Neue - Interpretationen
des Christentums, dhnlich der, welche
@ zum 1. Okumenischen Konzil fiihrte.
Christus wird gern eingereiht in die
Schar von Propheten, von Weisheitslehrern, sogar
von hochsten Yogis. Selbst auf die hochste Ebene
gesetzt, bleibt Er so dennoch einer von Vielen. Es
bietet sich an, klingt logisch: «Er war doch so ein
einfacher Mensch; wie kann man ihn Gottessohn,
ja Gott nennen? Das ist doch absurd!»

Der Einwand ist elementar. Aber da steht plotz-
lich Jesu Anspruch im Raum. Gehen wir an die-
sem Anspruch vorbei, verpassen wir das Phanomen
Christus. Schlieflich wurde Er fiir diesen Anspruch
gekreuzigt (Joh 8, 55). Ja, die «Menschwerdung»!
Der Kontrast konnte nicht grofler sein — Gott und
irdischer Mensch zugleich? Nehmen wir Seinen
Anspruch ernst...

Er stellte den Aposteln die Frage, was die Men-
schen von Thm déchten, wer Er sei, und dann, was
die Apostel meinen. Die Antwort des Apostels Pet-

rus — «Du bist der Messias, der Sohn des lebendigen
Gottes» — erhilt vom Herrn die Seligpreisung mit
Hinweis auf den Unterschied von fleischlichem,
irdischen Denken und der Offenbarung vom himm-
lischen Vater. Danach spricht hier der Herr von
Seiner Kirche. Umgehend aber zeigt sich, dass solche
Erfahrung nicht leicht zu bewahren ist: Wenig spiéter
nennt Jesus denselben Apostel Petrus «Satan» — auf-
grund derselben Unterscheidung von Fleisch und
Geist (Mt 16, 13-23).

Die Viter des Konzils waren gerufen, Antwort
zu geben auf die Frage: Wer ist dieser...? (Mt 8, 27)
Antwort auf die lebensentscheidende Glaubensfrage
nach Gott und Gotteserkenntnis, nach dem Sinn der
Gottessohnschaft auf dem Hintergrund der Mensch-
werdung.

Die Konzilsviter bewahrten und erschlossen die
Logik des Glaubens: Zentral fiir die Offenbarung
ist Christus, erkannt als Gottessohn, als Logos der
Schopfung, als der Schopfer selbst. Der himmlische
Sohn ist in jeder Hinsicht einzigartig: «Niemand
kennt den Sohn als nur der Vater; und den Vater
kennt niemand als nur der Sohn und wem der Sohn
es offenbaren will» (Mt 11,27 vgl. Joh 1, 18; 3, 11-13;
6, 44.65; 10, 15; 12, 45 etc.). Er ist nicht einer von
Vielen.

Der Auferstandene hat den Jiingern geboten, die
Ganzheitlichkeit zu bewahren, namlich «alles zu
glauben, was bei Moses, den Propheten und in den
Psalmen» von Thm gesagt sei (Lk 24:25-27; 24:44).
Dies, nichts anderes, vollbringt das Konzil von Nizda
und zeigt die Ganzheit und Gesamtheit der inneren
Einheit der Verkiindigung auf, wider alle Zweifel
und Doppeldeutigkeiten in einem Wurf des Be-
kenntnisses, die Uberlieferung und Praxis der Kirche
bestitigend und von ihr bestétigt.

Was die Trinitit betriftt, ist die Taufpraxis «im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heili-
gen Geistes» (Mt 28, 19) bestimmt vom Wort Jesu
Christi. Wenn der Apostel Petrus von der Taufe «auf
den Namen Jesu Christi» (Apg 2, 38) spricht, ist das
keine Abdnderung: Es geht es um die vom Gottes-
sohn Jesus Christus befohlene eine Taufe im Namen
Gottes des Dreieinigen.

Der Bote ¢ 4/2025 11



» Theologie

Der Sohn Gottes, Gottes Wort und Weisheit (So-
phia), der Fleisch und Mensch wird, «war» (gemaf3
Joh 1, 1) «im Anfangy», <hatte die Herrlichkeit» beim
Vater «ehe die Welt war» (Joh 17, 5), also vor dem
Anfang, und ist daher in jeder Hinsicht «der An-
fang» (Kol 1, 18), «das Alpha und das Omega, der
Erste und der Letzte, der Anfang und das Ende»
(Oftb 22, 13, vgl. 21, 6; 1, 8; und Jes 44, 6). «Er ist das
Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor
aller Schopfung» (Kol 1, 15) — daher im nizénischen
Bekenntnis: «<wahrer Gott, vom wahren Gott».

Aber noch vor dem Bekenntnis zu Gott als dem
Allmichtigen und dem Schopfer steht noch vor
Erwihnung seiner Beziehung zur Schopfung, steht
diese Erweiterung: Er ist «Vater», d.h. eben nicht
nur «der eine Gott», sondern «der Vater». Dieser
Name setzt unbedingt bereits «den Sohn» voraus: Die
Bezeichnung «Vater» impliziert ja «den Sohn» per-
sonal. So wird Vater und Sohn vereint und zugleich
unterschieden gesehen, auch spiter in dem einen
Schopfungshandeln, welches im Alten Testament auf
die Weisheit «Sophia» (Spr 8, 22) bezogen ist, und im
Neuen Testament so zum Ausdruck kommt: «Mein
Vater wirkt bis jetzt, und Ich wirke.» (Joh 5, 17).

Die Herausforderung des Arianiosmus betraf
die Einheit von Sohn und Vater, den «einen Gott»,
den Monotheismus, mithin das Verstindnis vom
personalen Gott: Ist ausschliellich der vom Sohn
genannte Vater im Vollsinn Gott? Sind somit «zweit-
rangig» der Sohn und der vom Sohn genannte Hei-
lige Geist? Oder wie ist die Dreiheit in Einheit — der
vollkommene Gott? In der Auseinandersetzung mit
den Arianern wurde die vorewige Natur aller drei
Personen gemaf! der Offenbarung geklart, indem
jegliche Reduzierung der Stellung von Sohn und
Geist zuriickgewiesen wurde.

Der menschliche Verstand gleitet leicht aus, ist
versucht, geschopfliche Kategorien in die Gottheit
einzufithren, wihrend es gilt «Geschaffenes» und
«Ungeschaffenes» zu unterscheiden. Als Menschen-
werk stiitzen sich Haresien stets auf das Herausgrei-
fen von Einzelaussagen. Vereinfachung, Teilaspekte
der Heiligen Schrift fiigen sich zur Bereitschaft, die
Person Christi nach eigenem Geschmack zu redu-
zieren. Menschliche Hybris, Einbildung tut das ihre.

Um dem Verstand geniige zu tun, beschrinkte
der Arianismus (um des Monotheismus willen, ver-
gleichbar dem spéter entstandenen Islam) die Fiille
der Gottheit einseitig auf den Vater. Arius ging so
weit zu behaupten, dass es einen Zustand gab, da es
den Sohn nicht gab. Der Sohn sei aus dem Willen

12 Der Bote « 4/2025

und der Absicht des Vaters entstanden. Somit wire
der Sohn nicht im Vollsinn des Wortes Vor-Ewiger.
Obgleich Arius zeitweise feinsinnig zur Frage von
Zeit und Ewigkeit argumentierte, bedeutete das, dass
Gott-Vater einst nicht Vater war.

Als zwischen Gott und Welt vermittelnder - sogar
notwendiger — Mit-Schopfer wurde der Sohn von
den Arianern gleichwohl als «Hochstes» gedacht,
aber eben als vom Vater «geschaffen» (wie es heute
die Zeugen Jehovas lehren). Der Sohn, Wort und
Weisheit Gottes (Logos und Sophia) wurde so letzt-
lich doch ins Reich des Geschopflichen verwiesen,
und somit doch der Welt und sei es einer Uber-Welt.
Dieser mifiratene Versuch einer «Rettung des Mono-
theismus» verwirft die Offenbarung vom dreieinigen
Gott. Mochte die gewohnte christliche Terminologie
beibehalten bleiben - durch abgewandelten Kontext
entstand eine grundsitzlich andere Interpretation.

Auch wider die zahllosen heutigen systemischen
Verschiebungen ist die Antwort des Konzils von Ni-
zda ein Heilmittel. Nachfolgende Konzilien entfalte-
ten in der Trinitdtslehre und Christologie diese klare
Antwort der Gesamtkirche angesichts neuer Heraus-
forderungen. Im gleichen Atemzug sind zu nennen:
Die spétere Behauptung vom vorewigen «Ausgang»
des Heiligen Geistes «auch vom Sohn» (filioque),
und die noch spitere Nicht-Unterscheidung der
Energien - der «geschaffenen» und «ungeschafte-
nen» Wirkungen Gottes. Stets geht es hierbei nicht
um Worte und Begriffe, sondern um dialogische,
personale Gebetserfahrung und um konkrete, konzi-
liare Gotteserfahrung der kirchlichen Gemeinschatft.

Wie das Sendschreiben Alexanders, des Bischofs
von Alexandrien, an den anderen Alexander, Bi-
schof von Konstantinopel, bereits im Vorfeld des
Konzils zeigt, waren sich die Viter der offenbarten
Ordnung in der Dreiheit bewusst. Dies erweist der
Kontext des Wortes vom «Einziggezeugten». Die
Arianer gingen von «Zeugung» als einer Entstehung
aus und unterstellten, hier wiren zwei ungezeugte
Vollkommenheiten nebeneinander - ein Unding. Die
Zuriickweisung durch die Orthodoxie lautete, ein
Unding sei, die Seinsweise der gottlichen Personen
der geschopflichen Denkweise unterzuordnen. Der
menschliche Verstand sollte sich bescheiden ange-
sichts der Unergriindlichkeit Gottes, worauf Gott
Selbst ihn hingewiesen hat, da er weder die Sterne
am Himmel (Gen 15, 5) noch die Sandkoérner am
Meer oder die Regentropfen zdhlen kann (Sir 1, 2).
Gottgemaf’ hat die Rede von Gott zu sein. Jegliche
Perspektive von Entstehung, jegliche Unterordnung



» Theologie

unter einen Zeitbegriff ist weggenommen, wenn der
Glaube verkiindet wird an «den einen Sohn Gottes,
den Einziggezeugten von seinem Vater, vom Wesen
des Vaters» und Dieser ist «gezeugt, nicht geschaffen,
eines Wesens (homoousion) mit dem Vater». Nichts
darf die Géttlichkeit des Sohnes reduzieren.

Im Resultat ist das «Gezeugtsein» des Sohnes
lediglich ein vom Sohn selbst offenbarter Hinweis
auf seine personale Beziehung zum Vater, auf die Ab-
hangigkeit vom Vater. Auf diese weist das Wort des
Mit-Anfanglosen Sohnes vom Anfanglosen Vater:
«Der Vater ist grofSer als ich» (Joh 14, 28). Grof3er?
In Zentimetern? Alter vielleicht? Nein! Nicht in
Zeit und Raum, sondern: Ursache fiir die personale
Seinsweise von Sohn und Geist ist der Vater. Das hat
keinerlei Folgen etwa fiir Anfanglosigkeit, Macht,
Ehre — wie die Arianer félschlicherweise annahmen
-, denn hier, wie in allen anderen géttlichen Eigen-
schaften, ist die Natur der drei Personen vollkom-
men gleich, identisch. So griindet die Einheit des
dreieinigen Gottes in des Vaters Person, keineswegs
und keinesfalls in der allgemeinen Gottes-Natur.
Diese Sicht von den drei Personen (jede mit dieser
einmaligen personalen Eigenschaft, bzw. hypostati-
scher Eigenschaft), einerseits, und den allen dreien
eignenden allgemeinen Eigenschaften, andererseits,
schliefdt Vermischung ebenso wie Trennung aus. Die
Beziehungseigenschaft (personal) - das «Gezeugt-

sein» — ist als Einzigartigkeit streng zu unterscheiden
von allen Eigenschaften der allgemeinen Natur.

So wird ein tiefes personales Verstindnis von
Gott erschlossen, das aus der Offenbarung kommt,
und festgelegt, ohne Anspruch, Gott erschépfend
dargestellt zu haben: Die Unergriindlichkeit und
Freiheit Gottes, der drei gottlichen Personen wird
in dieser Sichtweise nicht eingeschrankt, sondern
offengehalten.

Die Worte «Licht vom Licht» im Glaubensbe-
kenntnis sprechen tiber diese Beziehungsweise in
Anlehnung an Hebr 1, 3: «Er, der da Abglanz Seiner
[des Vaters] Herrlichkeit und Auspragung Seines
[des Vaters] Wesens ist»[1], und 2 Kor 4, 4: «das
helle Licht des Evangeliums von der Herrlichkeit
Christi, der da ist das Bild Gottes» (vgl. 2 Kor 3, 17
f), «damit erstrahle die Erkenntnis der Herrlichkeit
Gottes, die auf dem Antlitz Christi ist» (2 Kor 4, 6).
Und in Psalm 36 (35), 10: «Denn bei dir ist die Quelle
des Lebens, in deinem Lichte schaun sie das Licht»
(vgl. Doxologie).

Dieses Person-Prinzip wird vom wahren Gottes-
sohn offenbart. Es griindet real in Christus. Ist uns

[1] Der hl. Apostel Paulus verwendet hier das Wort
«Hypostase» noch im damaligen Sinne von Wesen, Substanz.
Die Kappadokischen Viter des 4. Jh’s definierten auf dem
Hintergrund von Nizda die Person als das Wesentliche,

Grundlegende, Fundament, Substanz.

Der Bote « 4/2025 13



» Theologie

durch ein Leben in Thm erfahrbar. Die Folgen: Von
einem solchen unwandelbaren und daher siinden-
losen Gottessohn her ergibt sich die menschliche
Sohnschaft zu Gott. Letztere aber ist unterschieden
von ihrer Quelle. Der Auferstandene unterscheidet
so: «Ich steige hinauf zu meinem Vater und eurem
Vater, meinem Gott und eurem Gott» (Joh 20, 17).

Die Vaterschaft ist so gottlich ewig, wie die Sohn-
schaft gottlich ewig ist. Der Sohn ist heilig und ge-
wiahrt Heiligung durch den Heiligen Geist, weil er
im Vollsinn des Wortes ewiger und unwandelbarer
Gottessohn dieses gottlichen Vaters ist — «vom We-
sen des Vaters». Die Arianer dachten demgegen-
tiber — Christus reduzierend - an eine dynamische
Vervollkommnung des Sohnes, analog menschlicher
Verbesserung (ein Thema, das im 5. Jahrhundert im
Nestorianismus aktualisiert wird).

Und der Heilige Geist? In gleicher Weise gilt die
personale Abhédngigkeit des Heiligen Geistes vom
Vater, die mit dem Wort «Ausgehen» bezeichnet ist,
aber doch keinesfalls in rdumlichem Sinne. Einzig-
artig ist die personale Beziehung des «Geistes der
Wahrheit» zum Vater. Christus spricht von «dem
Anderen», nennt die Person des Geistes «der Ande-
re» (Jo 14, 17), «der vom Vater ausgeht» (Jo 15, 26).
Bischof Alexander von Alexandrien bringt dies im
Vorfeld des Konzils so zur Sprache: «Indem wir diese
fromme Lehre vom Vater und Sohn annehmen, wie
es uns die Schriften lehren, bekennen wir in gleicher

14 Der Bote « 4/2025

Weise den einen Heiligen Geist». In engster Verbin-
dung und unmittelbar darauf heif3t es bei ihm: « Wir
bekennen zugleich die eine und einzige, katholische,
apostolische Kirche» (Sendschreiben).

Ohne auf den Heiligen Geist ndher einzugehen -
das Glaubensbekenntnis des Konzils endet ja mit den
Worten: «Und an den Heiligen Geist» — konzentrier-
te das Konzil seine Antwort wider den Arianismus
in dem Wort, das einzig nicht der Heiligen Schrift
entstammt: Als «<homousios», d.h. dem Vater we-
sens-identisch, also von uneingeschrankt derselben
Natur, wird der Sohn bezeichnet. Der Vater ist als
Gott all-maichtig, all-wissend, all-gegenwirtig, all-
gut und all-liebend - aber dieselben Eigenschaften
hat der Sohn. Dies wird im Glaubensbekenntnis von
Nizda in zwei Dreischritten festgemacht: der Sohn ist
«Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom
wahren Gott» und im zweiten Passus: «gezeugt, nicht
geschaffen, wesenseins mit dem Vater».

Nur die Erscheinung dieses und eines solchen
Gottessohnes vermag jene Offenbarungsperspektive
in diese Welt hineinzubringen, die herausreif3t aus
der gefallenen geschépflichen Welt. Der Sohn voll-
bringt diese Befreiung aus eigener Vollmacht als
der Fleischgewordene, nicht ohne Vater und Geist.
Gegriindet auf das Evangelium Christi widerstand
das Konzil jeglicher Reduzierung des Sohnes. Er-
l6sung, Errettung, Heil ist im wahren Gottessohn,
mit Vater und Geist.

Vereint haben sich hierbei alle drei entscheiden-
den Sichtweisen, die dem Wort Gottes und mithin
der Heiligen Schrift eignen: Schopfung, Offenba-
rung, Erlésung.

Die Erl6sung kommt durch die Offenbarung des
von den Himmeln «Herabgestiegenen», des «Fleisch-
gewordenen und Mensch gewordenen», mit dem
einen Ziel: «fiir uns Menschen und zu unserer Erret-
tung» Mensch gewordenen. Wiederum um unsret-
willen, «fiir uns», wird Er tiber im Credo genanntes
«Leiden» zum «Auferstandenen».

Dieser «Herabgestiegene» ist der Schopfer selbst.
Der so Geglaubte hat in Seiner ewigen Person das
Gottliche mit dem Menschlichen vereint. Hat den
Tod in Seiner Menschennatur vernichtet durch Seine
Auferstehung. Im Weiteren erhoht Er zur Erfiillung
der einen wahren Offenbarung Gottes die in Thm
erloste Menschennatur in die Himmel, fithrt sie ein
in die Herrlichkeit der Dreieinigkeit.

Er ist, an Dem die Welt mit ihrer Geschichte
Gericht erfahren wird - namlich Gott der wahre
Richter. Und dies nur deshalb, weil Er der einzige



» Theologie

Schopfer, Offenbarer und Erretter ist. Durch Thn
und in Ihm wird die Freiheit des Menschen in Ein-
ordnung verwirklicht.

Besiegelt wird diese Gottesverkiindigung von
Nizda — das Ende ohne Ende - kurz und priagnant
mit den Worten der Gegenwart des Heiligen Geistes:
«Und an den Heiligen Geist».

Die Beendigung entspricht in gewisser Weise
dem ersten Konzil in Jerusalem, dem Apostelkonzil,
das mit dem Hinweis auf den Heiligen Geist seine
Arbeit beschloss: «Der Heilige Geist und wir haben
beschlossen...» (Apg 15, 28).

In Nizda wurde die kirchliche Lehre vom Heiligen
Geist nicht prazisiert, weshalb spater neue Zweifel
und Streitigkeiten folgten. Es war weiteren Jahr-
zehnten vorbehalten, Angriffe zuriickzuweisen und
aus der kirchlichen Uberlieferung Antworten auf
Streitfragen zu geben. Die Erginzungen, die hier
heranwuchsen, bestitigten, was im Wirken des ersten
Okumenischen Konzils angelegt war. Abschlieflend
soll es hier zur Sprache gebracht werden.

Schon die frithen Glaubensbekenntnisse be-
inhalteten den Glauben an die Kirche, eine starke
Verwirklichung dieses Glaubens erfolgt in Nizia.
Natiirlich lebt die Kirche durch den Heiligen Geist,
wie schon die Tauffrage des hl. Hippolyt (+ 235)
deutlich macht: «Glaubst du an den Heiligen Geist
in der heiligen Kirche und an die Auferstehung des
Fleisches?» Das Bekenntnis zu der «einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche» ist Praxis.
Die kirchliche Praxis gibt die zeitlose Antwort der
Kirche (Leib Christi) von ihrem Haupt Christus her
(1 Kor 12, 27; Eph 4, 15). Der Glaube an die eine Kir-
che Christi bestimmt die Einberufung und Durch-
tihrung des Konzils. In der spateren Erganzung zum
Glaubensbekenntnis wird der Heilige Geist als Gott
und Schopfer, als dritte Person der géttlichen Trias
erwiesen: «Herr und Lebenschaffender» in einzig-
artiger Beziehung zum Vater stehend und von der-
selben Gottes-Herrlichkeit — der so Mit-Angebetete
und Mit-Verherrlichte. Anbetung, Offenbarung der
Propheten, Taufe, Auferstehung, Endgericht und
neue Weltzeit werden in der Ergdnzung nochmals,
nun explizit, zu einer Einheit verbunden. Aber all
dies ist in der Uberlieferung schon vor Nizia ent-
halten. Schliefllich wird der Gesamttext des Nizéno-
Constantinopolitanum im 3. Okumenischen Konzil
(431, Kanon 7) festgelegt und im 4. Okumenischen
Konzil (451) bestitigt, das Christus als «vollkommen
in Gottheit, vollkommen in Menschheit, wahrer Gott
und wahrer Mensch» in einer Person. Ein klares

Zeugnis wird geleistet von dem Organismus, der
«Leib Christi — Kirche» heif$t. Dafiir, dass dies kein
einfacher Prozess ist, legt die Kirchengeschichte be-
redtes Zeugnis ab.

Die Welt ist wegen ihrer inneren Unordnung
geneigt, mit den ihr eigenen - dufleren, weltlichen
- Kategorien die von Gott in Wahrheit zur Erlosung
offenbarte Ordnung zu verkehren. Durch Akzentver-
schiebungen und winzige, scheinbar unerhebliche
Verinderungen wird die Entfernung vom ganzheit-
lichen Glauben schmackhaft gemacht.

Dort wo die vom nizédnischen Konzil im Vollsinn
des Wortes behauptete Géttlichkeit des Sohnes Got-
tes in Abrede gestellt wird, greift Verweltlichung um
sich, damals in Angleichung an das heidnische r6-
misch-griechische Element, heute an das neu-heidni-
sche, gottferne Denken des Relativismus. Manchmal
sogar durch Anzweifeln dessen, ob es iiberhaupt eine
Wahrheit gebe.

Das Bekenntnis zum Logos Gottes als Ursprung
und Grundlage dieses Kosmos (gr. Ordnung) sieht
eine Logik im gesamten Weltgeschehen, einen Sinn
im menschlichen Dasein, entwickelt ein Wachstum
in der geistlichen Erkenntnis. Dies widerspricht
keineswegs der modernen Wissenschaft (ein Zeuge
unserer Zeit ist der Oxforder Mathematikprofessor
John Lennox, aber auch viele andere Wissenschaft-
ler). Dem steht die Behauptung entgegen, die Welt sei
zufillig, die evolutiondre Entwicklung sei ohne jede
innere Intention, bar geistlicher Dimension - das ist
Neu-heidnisch, Neu-Atheistisch.

Zeitlos, und daher auch hochmodern, ist das im
Gottessohn-Christus offenbarte und in Nizda ver-
teidigte personale Prinzip. Es begriindet letztlich
in unergriindlicher Tiefe die Einzigartigkeit und
Freiheit einer jeden Person, wider jeglichen - sei es
altromischen, oder neuzeitlichen - Kollektivismus
bzw. Totalitarismus.

All diesen Versuchungen setzt die Kirche aus
ihrer Erfahrung die Liebe des Schopfers und die
Liebe zum Schopfer entgegen: Das Konzil von Ni-
zda triagt das Feuer in sich, welches Christus selbst
auf die Erde geworfen hat (Lk 12, 49; Apg 2, 3). In
gleicher Weise, durchaus streitbar, wurde und wird
dieser Glaube an den einen Schopfer, Offenbarer
und Erloser weitergegeben in der Uberlieferung der
einen Kirche, welche die Heiligung, ihr liturgisches
Leben, das Zeugnis im Geiste Christi tiglich lebt,
mit Seiner Uberwindung der Welt (Joh 16, 33). Und
von da her auch das konziliare Erbe tragt - und von
diesem Erbe getragen wird.

Der Bote « 4/2025 15



. {e] ¢-\

ERZPRIESTER VALENTIN ASMUS

METROPOLIT ANTONIJ (CHRAPOVICKIJ)
UND DIE PANORTHODOXE EINHEIT

Hochwiirdigster Vater, lieber, im Herrn,
Erzpriester Nikolaj!

Unsere Bekanntschaft dauert nun schon 35 Jahre,
und ich habe jederzeit beobachten konnen, dass
Sie den Blick Ihrer Seele auf das Wesentliche, das
wahrlich Wichtige und Grundlegende richten.

Ihr Interesse und Ihre Verehrung fiir den grofSen
Hierarchen, Metropolit Antonij, sind fiir Sie ganz
natiirlich. In Erinnerung an unsere Gesprdche und
gelegentlichen Streitgespriche, mochte ich Ihnen zu
Threm Jubildum eine kleine Notiz iiber den Hoch-
seligen Metropoliten widmen.

ie Sorge und Aufmerksamkeit (2
Kor 11,28), die Metropolit Antonij
der Beziehung zwischen der Rus-
sischen Kirche und den anderen
orthodoxen Lokalkirchen widmete,
ist ein duflerst grofies Thema, das eine umfassende
Untersuchung verdient. Hier soll nur anhand dreier
Beispiele aus ganz unterschiedlichen Bereichen des
kirchlichen Lebens gezeigt werden, welche Bedeu-
tung seine einflufireichen Stellungnahmen fiir die
Herausforderungen des kirchlichen Lebens hatten.

Im Jahr 1915 erreichte die russische Diplomatie,
dass die Entente Russland Konstantinopel versprach.
Dass dies eine Falle war, konnte man damals nur ah-
nen. In Russland nahm man dies als bare Miinze. Die
Mehrheit des Heiligen Synods vertrat die typische
Ekklesiologie des 19.-20. Jahrhunderts: ein Land,
eine Nation, eine autokephale Kirche. Diese Auto-
kephalie stief} nun auf ein unlosbares Problem: Was
tun, wenn sich der Okumenische Patriarch plétzlich
auf russischem Territorium befindet? Sollte man
ihn dem St. Petersburger Synod unterstellen? Oder
sollte man ihn nach Kleinasien zuriickschicken, wo
er damals — vor dem Volkermord 1922-1923 - noch
anderthalb Millionen Glaubige hatte?

Metropolit Antonij trat im Synod fiir den Patriar-
chen von Konstantinopel ein. In erhabenen Bildern
beschrieb er die grofie Bedeutung des Konstantinop-
ler Thrones in verschiedenen Epochen der Kirchen-
und Weltgeschichte. Sein Fazit: Dieser hochverdiente
Thron miisse an seinem Platz bleiben und seine

16 Der Bote ¢ 4/2025

Erzpriester Valentin Asmus

Selbstandigkeit bewahren. Die Mehrheit im Synod
(und nicht nur dort) hatte da bereits vergessen, wie
beispielsweise Kaiser Justinian seine Erlasse an alle
tinf Patriarchen richten konnte.

Dank der Rede Metropolit Antonijs wurde die
Frage im Synod ,,auf Eis gelegt®, und es wurde keine
Entscheidung getroffen, die das Gewissen belastet
hitte — unabhéngig davon, ob sie tiberhaupt umsetz-
bar gewesen wire.

Der zweite Fall betrifft die Frage des Kirchen-
kalenders. Auf dem ,,Panorthodoxen Kongress von
Konstantinopel® im Jahr 1923 wurde die Russische
Kirche durch zwei Hierarchen vertreten: Erzbischof
Alexander (Nemolovskij) und Erzbischof Anastasij
(Gribanovskij). Erzbischof Alexander unterstiitzte —
wie auch die serbische Delegation unter Metropolit
Gavrilo, dem spiéteren Patriarchen - begeistert alle
Vorhaben der Leitung des Kongresses, einschliefSlich
der Kalenderreform. Erzbischof Anastasij hingegen
war iiber die vorgeschlagene Reform klar unzu-
frieden, verhielt sich aber sehr zuriickhaltend; sein
Schliisselwort war: ,,Ich habe keine Vollmachten.“
Nachdem er den Kongress frithzeitig verlassen und
Metropolit Antonij iiber alles informiert hatte, blieb



» ROKA

dieser frei von lautstarken Anklagen oder Verurtei-
lungen.

Metropolit Antonij wirkte lieber durch stille
personliche Ermahnungen - und diese waren er-
folgreich: Die Serbische Kirche nahm den neuju-
lianischen bzw. korrigierten julianischen Kalender
(entwickelt von einem der serbischen Vertreter auf
dem ,,Panorthodoxen Kongress®, dem Astronomen
M. Milankovi¢) nicht an. Metropolit Antonij war und
blieb Gegner des neuen Kalenders. Er war jedoch
nicht der Ansicht, dass die Einfithrung des neuen
Stils fiir unbewegliche Feste ein hinreichender Grund
fiir einen Abbruch der kirchlichen Gemeinschaft
sei, da die Kalenderfrage nicht von dogmatischer
Natur war.

Wachsam beobachtete er das Wirken neukalen-
darischer Ersthierarchen und beurteilte jeden von
ihnen konkret nach der Gesamtheit seiner Taten.
,Nicht als Anweisung, sondern aus Uberzeugung",
riet Metropolit Antonij:

»Man muss den Ubergang zum neuen Stil - der

zwar zu missbilligen ist, aber weder eine Hiresie

noch eine Spaltung bedeutet (und der die Gliu-
bigen nicht vom Besuch dieser Kirchen abhalten
sollte) — unterscheiden von der Verdnderung des

Ostertermins und des Triodions. Fiir diese Uber-

tretung ist ein Anathema ausgesprochen. [...] In

eine Kirche, die den neuen Stil angenommen hat,
kann man zum Gebet gehen; aber eine Kirche,
die den Tag des heiligen Osterfestes gedndert hat,
sollte man nicht aufsuchen. [...] Ebenso ist iiber
den Empfang der Sakramente und kirchlichen

Segenshandlungen zu urteilen. !

Auffillig ist, dass die Position Metropolit Antonijs
in der Kalenderfrage nicht vollkommen mit der des
heiligen Patriarchen Tichon {ibereinstimmt. Dieser
schrieb bereits am 21. Januar 1919 an den Konstan-
tinopler Patriarchen Germanos V. (der schon am 12.
Oktober 1918 aus gesundheitlichen Griinden in den
Ruhestand versetzt worden war) und teilte mit, dass
der Heilige Synod Russlands bereits 1917 den ortho-
doxen Gldubigen Finnlands erlaubt hatte, alle Feste
nach dem westlichen Kalender zu feiern. Zugleich
bat er den Patriarchen, eine panorthodoxe Beratung
tiber die Kalenderfrage einzuleiten, und schlug vier
mogliche Losungen vor:

1. panorthodoxe Beibehaltung des julianischen
Kalenders in seiner Gesamtheit, was nach Meinung
des hl. Tichon vorzuziehen wire;

[1] Briefe des Hochseligen Metropoliten Antonij (Chrapowiz-
kij), Jordanville 1988, S. 168; vgl. dort auch S. 195, 201.

Metropolit Antonij (Chrapovickij)

2. panorthodoxe Annahme des neuen Stils;

3. Annahme des neuen Stils fiir unbewegliche
Feste bei gleichzeitiger Beibehaltung der alten Os-
terrechnung;

4. freie Annahme eines der drei genannten Mo-
delle durch jede Lokalkirche unter der Bedingung,
dass briiderliche Gemeinschaft und Liebe bewahrt
bleiben.”

Auch die Frage des alttestamentlichen Kanons
gehort zu den panorthodoxen Themen, da sie in
der Russischen Kirche anders geregelt ist als in den
tibrigen Kirchen. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts
wurde die Russische Kirche durch die theologischen
Werke von Erzbischof Feofan Prokopovi¢ protes-
tantisch beeinflusst. In seiner auf Latein verfassten
Dogmatik zéhlt er in spottischen Hexametern die
»Apokryphen® des Alten Testaments auf und zieht
den Schluss, dass sie ,,zu Recht nicht als gottliche
Schriften bezeichnet werden konnen®

Nicht nur der Kanon des Alten Testaments, son-
dern, was noch erstaunlicher ist, auch der Kanon des
Neuen Testaments kristallisierte sich erst nach sehr
langer Zeit heraus. Im 8. Jahrhundert nimmt Johan-
nes von Damaskus, auf den sich der Ausfiihrliche
Christliche Katechismus (des hl. Filaret von Moskau)
in der Frage des Kanons der Heiligen Schrift bezieht,
die Regeln der Heiligen Apostel in den Kanon des
Neuen Testamentes auf. Er stiitzt sich dabei offenbar

[2] Das Ermittlungsverfahren gegen Patriarch Tichon, Mos-
kau 2000, S. 663-668.

Der Bote « 4/2025 17



» ROKA

nicht auf eine bestimmte Tradition, sondern auf seine
eigene Schlussfolgerung — aus ihrem apostolischen
Ursprung auf ihre Zugehorigkeit zum Kanon. Im
Allgemeinen gibt es unter den wenigen Konzils-
und Kirchenviterurteilen und Meinungen des 4. bis
8. Jahrhunderts tiber den Kanon, auf die man sich
gewohnlich bezieht, nicht einmal zwei, die in allen
Punkten tbereinstimmen. Im 12. Jahrhundert be-
merkt Johannes Zonaras in seinem Kommentar zum
85. Apostolischen Kanon, dass ,.einige andere Zih-
lungen es erlauben [im Gottesdienst — ein Zeichen
der Kanonizitat] auch die Biicher Weisheit Salomos
und Judas und Tobit und die Apokalypse zu lesen®.
Dabei erwidhnt er nicht, dass wiederum andere die
in dieser Apostolischen Regel genannten Makka-
béerbiicher nicht in den Kanon aufnehmen. Man
tendierte offensichtlich dazu, positive Meinungen
tiber die Kanonizitét des einen oder anderen Buches
zu iibernehmen und negative zu ignorieren.

Die Protestanten, die sich auf die hebriische Bibel
stlitzten, stellten das Problem des Kanons scharf,
wihrend sich die Orthodoxen auf die Septuaginta
(und die Katholiken auf die Vulgata, die auf die-
selbe Septuaginta zuriickgeht) stiitzten. Die Frage
avancierte zu einem internen orthodoxen Problem,
als der Patriarch von Konstantinopel, Cyril Lukaris,
sein protestantisch gepréagtes Bekenntnis des Glau-
bens der Ostkirche verdffentlichte, in dem auch ein
protestantischer Kanon der Heiligen Schrift vorge-
schlagen wurde. Das ,,Orientalische Bekenntnis des
christlichen Glaubens” von C. Lukaris, erstmals 1629
in Genf verdffentlicht, wurde von der Orthodoxen
Kirche mehrfach verurteilt. Patriarch Dositheos II.
von Jerusalem (1669-1707) verfasste eine ausfiihr-
liche Widerlegung von Lukaris® ,,Bekenntnis®. Diese
Widerlegung wurde als ,,Glaubensbekenntnis der
Orthodoxen Kirche” vom Lokalkonzil von Jerusalem
1672 verabschiedet. 1723 fand in Konstantinopel ein
Konzil unter der Leitung der Patriarchen von Kons-
tantinopel, und dem Patriarchen von Antiochien und
Jerusalem statt, welches auf Bitten des russischen Za-
ren auf die Frage oppositioneller Anglikaner nach der
Moglichkeit ihrer Vereinigung mit der Orthodoxen
Kirche einging. Als Grundlage fiir die Vereinigung
schlug ihnen das Konzil das Glaubensbekenntnis des
Patriarchen Dositheos vor. In seiner Antwort zihlt
Dositheos zu den kanonischen Biichern des Alten
Testaments auch jene Biicher, die Lukaris

Lunverniinftig und unwissend, ja sogar boswillig

als Apokryphen bezeichnet hat, einfach und be-

liebig, ndmlich Tobit, Judas, Esra sechs weitere

18 Der Bote « 4/2025

Kapitel, das zweite Buch Esra, Baruch, das dritte

Kapitel Daniels mit dem Lied der drei Jiinglinge,

die Geschichte Susannas, die Geschichte Bel und

des Drachens, die Weisheit Salomos, die Weisheit

Sirachs und die drei Biicher der Makkabder”.

Der Heilige Synod Russlands hat dieses Bekennt-
nis nie in Frage gestellt. Bis in die 1870er Jahre er-
schien dieses im Druck jedoch unter Auslassung
der zitierten Frage und Antwort. Auch bei der Ver-
offentlichung des griechischen Textes wurde es einer
solchen Kiirzung unterzogen. Erst nach dem Tod
des hl. Filaret (+ 1867) wurde die Veréftentlichung
der vollstindigen Fassung der Enzyklika von 1723
und ihres griechischen Originals méglich. Der Aus-
fihrliche Katechismus (,,des Filaret®) blieb jedoch
unverdandert mit seiner Lehre {iber den Kanon als
Liste von ,,22 Biichern® entsprechend der Anzahl
der Buchstaben des hebriischen Alphabets. Dies
entspricht der Bibelwissenschaft des 19. Jahrhunderts
und entspricht nicht der Bibelwissenschaft des 21.
Jahrhunderts. Dies entspricht dem protestantischen
Kanon und entspricht nicht der orthodoxen Tradi-
tion. In der Kirche lesen wir hdufig aus der Weisheit
Salomos, doch laut den Kanones diirfen nichtkano-
nische Biicher in der Kirche nicht verlesen werden.
Alle russischen bibelwissenschaftlichen Lehrbiicher
vermitteln nach wie vor die Lehre {iber den Kanon
gemafl dem Ausfiihrlichen Katechismus. Und selbst
in der russischen Ubersetzung des alttestament-
lichen Lehrbuchs von F. Viguro hat der Ubersetzer
den Autor, einen waschechten Katholiken, dazu ge-
bracht, die protestantische Lehre iiber den Kanon
zu vermitteln.

Im Zuge seiner Uberarbeitung des Katechismus
gab Metropolit Antonij eine eigene Formel vor, die
zwar die alte Schulterminologie beibehielt, deren
Bedeutung jedoch radikal verdnderte: Die heiligen
Biicher des Alten Testaments werden unterteilt in
»kanonische, die sowohl von Christen als auch von
Juden anerkannt werden, und nichtkanonische, die
nur von Christen anerkannt werden, wéihrend die
Juden sie verloren haben“?). In Bezug auf Juden und
(unabhangig von ihrer Konfession) Christen dachte
Metropolit Antonij sicherlich nicht an jidisch-christ-
liche oder interkonfessionelle christliche Beziehun-
gen, sondern an eine panorthodoxe Vereinbarung
tiber die Einheit in der Lehre {iber den Kanon der
Heiligen Schrift.

[3] Erzbischof Nikon (Rklitskij), Lebensbeschreibung des
seligen Antonij, Metropolit von Kiew und Galizien, Band VIII,
1961 New York, S. 21.



» ROKA

KINSTLER ANATOLIJ] VLADIMIROVICH

DAS ARCHIV DER BERLINER UND DEUTSCHEN

D10ZESE DER RUSSISCHEN AUSLANDSKIRCHE

EIN SCHLUSSEL ZUR GESCHICHTE DER
RUSSISCHEN ORTHODOXIE IN DEUTSCHLAND

enn ein Forscher sich an den
Archivbestand der Deutschen
Diozese der Russischen Ortho-
doxen Kirche wendet, steht er vor
einer einzigartigen historischen
Situation. Auf dem Gebiet Deutschlands existieren
zwei russisch-orthodoxe Berliner und Deutsche Di-
ozesen - und dementsprechend auch zwei getrennte
Diozesanarchive, von denen jedes iiber eine eigene,
einzigartige Dokumentensammlung verfiigt.

Das eine Archiv befindet sich in Berlin und gehort
zur Berliner und Deutschen Diézese der Russischen
Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats (MP).
Das andere Archiv wird in Miinchen aufbewahrt und
ist Eigentum der Berliner und Deutschen Di6zese der
Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland (ROKA).
Das Vorhandensein zweier Didzesen ist eine Folge der
revolutiondren Ereignisse von 1917 — des Zusammen-
bruchs des Russischen Kaiserreichs, der Massenemig-
ration und der darauffolgenden kirchlichen Trennung.
Die Dokumente des Archivs der Deutschen Diozese
der ROKA stellen eine einzigartige Quelle zur Ge-
schichte der russischen Emigration und des Lebens
der orthodoxen Diaspora auf dem europdischen Kon-
tinent dar; ihnen ist dieser Artikel gewidmet.

Die Deutsche Diozese der ROKA wurde 1926
gegriindet, doch das dlteste Dokument ihres Archivs
stammt aus dem Jahr 1824. Dieser hundertjahrige
Abstand wirft berechtigte Fragen auf: Warum besteht
ein so grofler Unterschied zwischen dem Alter der Di-
6zese und ihren dltesten Archivakten? Wem gehérten
diese Dokumente, und wo wurden sie aufbewahrt,
bevor sie in das Diézesanarchiv gelangten?

Die Antworten auf diese Fragen liegen in der mehr
als 300-jahrigen Geschichte der russischen orthodo-
xen Prisenz auf deutschem Boden. Die Erforschung
dieser Geschichte kann Aufschluss iiber die Entste-
hung der Dokumentensammlung des Archivs der
Deutschen Di6zese der ROCOR geben, da ihre &l-
testen Dokumente Fragmente von Archiven sind,
die bereits vor der Bildung der didzesanen Struktur
existierten.

Der vorliegende Artikel basiert auf Materialien der
Forschungsarbeit des Autors, die in der deutschspra-
chigen Publikation ,,Archiv der Deutschen Didzese
im Kontext der Geschichte® in der Zeitschrift des
Landesarchivs Nordrhein-Westfalen ,, Archivar® ver-
offentlicht wurde!!l.

Eine weitere Grundlage bildete der Vortrag tiber
das Archiv der Deutschen Diozese der Russischen
Orthodoxen Kirche im Ausland, den der Autor am 25.
November 2024 im Rahmen des Kurses ,,Quellen zur
Kirchengeschichte des 20. Jahrhunderts® fiir Master-
studenten des Sankt-Philaret-Instituts (Moskau) hielt.
Obwohl die Geschichte des Archivs der Deutschen
Diézese bisher noch nicht Gegenstand einer eigen-
standigen monographischen Untersuchung war, wur-
den einzelne Dokumentenkomplexe bereits erforscht.
Als Beispiel kann der 2015 verdffentlichte Artikel ,Das
baltische orthodoxe Thema im Archiv der Deutschen
Diozese” genannt werden, der Quellen zur Geschich-
te der Orthodoxen Kirche in Estland, Lettland und
Litauen, die in diesem Archiv aufbewahrt werden,
in den wissenschaftlichen Umlauf eingefithrt hat.!!
Dies unterstreicht das bedeutende wissenschaftliche
Potenzial des Bestands und die Moglichkeiten seiner
weiteren Erforschung.

DER BEGINN DER RUSSISCHEN
ORTHODOXIE IN DEUTSCHLAND:
DYNASTISCHE VERBINDUNGEN UND DIE
ERSTEN KIRCHEN

Die Geschichte der russischen orthodoxen Pri-
senz in Deutschland reicht Gber drei Jahrhunderte
zuriick und begann durch dynastische Verbindun-

[1] Kinstler, Anatolij. Archiv der Deutschen Diozese der
ROKA [Russisch-Orthodoxe Kirche im Ausland] im Kontext
der Geschichte. In: Archivar, Band 75, Heft 4 (2022), S. 332-337.

[2] Kinstler, A. W. Das baltische orthodoxe Thema im Archiv
der deutschen Dio6zese der Russischen Orthodoxen Kirche im
Ausland. // Wissenschaftlich-analytische Zeitschrift Orthodoxie
im Baltikum, Nr. 3 (12). Riga, 2015, S. 11-48.

Der Bote ¢ 4/2025 19



» ROKA

gen. Bereits im ersten Viertel des 18. Jahrhunderts,
als Ehen zwischen Vertretern deutscher Fiirsten-
hduser und der russischen Zarenfamilie geschlos-
sen wurden, entstanden die ersten orthodoxen
Kirchen und Kapellen fiir russische Bréute.

So wurde im Jahr 1716 in der Residenz des
Herzogs Karl Leopold von Mecklenburg-Schwerin
(1678-1747) eine Kirche fiur seine Gemahlin, die
Zarentochter Katharina Ioannowna (1691-1733),
Nichte des Zaren Peter 1., errichtet.

Es gab Fille, dass deutsche Konige und Herzoge
prachtvolle Kirchen zum ewigen Gedenken an ihre
russischen Ehefrauen errichteten - als Ausdruck
tiefer Zuneigung. Ein Beispiel dafiir ist die majes-
tatische Grabeskirche der heiligen Grofimirtyrerin
Katharina in Stuttgart-Rotenberg, die Konig Fried-
rich Wilhelm I. von Wiirttemberg (1781-1864) in
den Jahren 1820-1824 zum Gedenken an seine Ge-
mahlin Katharina Pawlowna (1788-1818), Tochter
des russischen Kaisers Paul 1., erbauen lief3.

In den Jahren 1847-1855 liefS Herzog Adolf
Wilhelm von Nassau (1817-1905) in Wiesbaden
zum Gedenken an seine verstorbene Gemahlin
Elisabeth Michailowna (1826-1845) die Kirche der
heiligen rechtschaffenen Elisabeth errichten. Diese
Kirche zahlt zu den architektonischen Juwelen und
Sehenswiirdigkeiten Wiesbadens.

GESANDTSCHAFTS- UND KURKIRCHEN:
DIE AUSWEITUNG DER RUSSISCHEN
ORTHODOXEN PRASENZ IM 19.
JAHRHUNDERT

Die dynastischen Verbindungen ebneten den
Weg fiir die Festigung diplomatischer Beziehungen.
Fiir die seelsorgerischen Bediirfnisse russischer Di-
plomaten und Botschaftsangehdriger entstanden in
den Hauptstadten der deutschen Fiirstentiimer so-
genannte ,,Gesandtschaftskirchen® Diese Kirchen,
die dem AufSenministerium des Russischen Kaiser-
reichs und dem Heiligen Synod unterstanden, wur-
den zu kleinen Inseln der russischen Orthodoxie.

Im 19. Jahrhundert gewann die russische Pra-
senz jedoch eine neue Dimension: Fiir Mitglieder
der kaiserlichen Familie, fiir die russische Aristo-
kratie sowie fiir die kulturelle und wissenschaftliche
Elite Russlands wurde es zur Tradition, deutsche
Kurorte zur Heilung und Erholung zu besuchen.
Solche Aufenthalte dauerten oft mehrere Monate.
In einem Kurort konnten sich gleichzeitig mehrere

20 Der Bote ¢ 4/2025

Hundert bis mehrere Tausend Russen aufhalten.
So kamen beispielsweise im Jahr 1906 allein nach
Wiesbaden 7 500 Besucher aus Russland.

In Deutschland wurden Russen geboren, ge-
tauft, getraut und beerdigt. Zwar konnten die
»Gesandtschaftskirchen® die Registrierung dieser
Ereignisse tibernehmen und die Sakramente der
Taufe und Trauung spenden, doch konnten sie die
tiefe Religiositdt der russischen Gesellschaft nicht
vollstindig befriedigen. Zum einen befanden sich
die Gesandtschaftskirchen meist in den Rdumen
der Botschaften und waren urspriinglich nicht fiir
groflere offentliche Gottesdienste vorgesehen. Zum
anderen lagen die Botschaften in den Hauptstddten
der deutschen Fiirstentiimer, was es fiir russische
Reisende erschwerte, orthodoxe Gottesdienste dort
zu besuchen. Dieses Problem wurde durch den
Bau russischer orthodoxer Kirchen in deutschen
Kurorten geldst. Zu den bekanntesten gehoren:
Die Kirche der heiligen Mértyrerin und Kaiserin
Alexandra, in Bad Ems (1876), die Verklarungs-
kirche in Baden-Baden (1882), die Kirche des
heiligen Sergius von Radonesch in Bad Kissingen
(1901). Mit dem Bau dieser Kirchen erhielt die
russische Kultur in Deutschland einen neuen Ent-
wicklungsschub.

DAS DOKUMENTARISCHE
VORREVOLUTIONARE ERBE

Die weitere Entwicklung der russisch-deutschen
Beziehungen wurde durch den Ausbruch des Ersten
Weltkriegs im Jahr 1914 unterbrochen. Der Zustrom
russischer Touristen nach Deutschland kam nahezu
vollstindig zum Erliegen. Russische Kirchen wur-
den geschlossen und gepliindert. Der Klerus war
gezwungen, das Land zu verlassen und die Kirchen
samt ihrem Besitz dem Schicksal zu iiberlassen.
Eines der tragischsten Beispiele fiir den Verlust kul-
turellen Erbes war die Pliinderung des Hauses des
Kaisers Alexander III. in Tegel im Jahr 19145,

[3] Thon, Nikolaus. [russ.:] Ton, Nikolaj, Hypodiakon. Erz-
priester Alexij Maltzew — Theologe, Kirchenhistoriker, Uber-
setzer, Missionar. Zum 100. Jahrestag seines Heimgangs. Vortrag
auf der gemeinsamen Pastoralkonferenz der Berliner Di6zese
der Russischen Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats
und der Berliner Di6zese der Russischen Orthodoxen Kirche
im Ausland (15.-17. Dezember 2015). Online verfiigbar unter:
http://rokmp.de/wp-content/uploads/2016/02/maltcev.pdf (Zu-
griff am 29.08.2025).



Dieses Kulturzentrum, das durch die Bemithun-
gen von Erzpriester Alexei Malzew gegriindet wor-
den war, beherbergte die umfangreiche Bibliothek
der Bruderschaft des Heiligen Fiirsten Wladimir so-
wie die einzigartigen Sammlungen des Museums der
Russischen Geschichte und der Russischen Kirche

in Deutschland. Der Verlust dieser unschitzbaren
Bestinde wurde zu einer der ersten und bittersten
Folgen des Krieges fiir die russisch-orthodoxe Pra-
senz auf deutschem Boden. Auch das Gebiude der
russischen Botschaft in Berlin wurde verwistet,
wobei wahrscheinlich auch Archivdokumente der
Botschaft, darunter kirchliche Unterlagen, vernichtet
wurden.

Die Hauptdokumentation der sogenannten ,Ge-
sandtschaftskirchen bis 1917 blieb dennoch er-
halten, da sie sowohl im Archiv des AufSenminis-
teriums des Russischen Kaiserreichs als auch im
Synodalarchiv der Russischen Orthodoxen Kirche in
Sankt Petersburg aufbewahrt wurde. Heute befindet
sich der Grofteil dieser Dokumente, die das Leben
der Gesandtschaftskirchen betreffen, im Archiv der
Auflenpolitik des Russischen Kaiserreichs (AVPRI)
des Auflenministeriums der Russischen Foderation
in Moskau, wahrend die Bestinde des Synodalar-
chivs im Russischen Staatlichen Historischen Archiv
(RGIA) in Sankt Petersburg lagern. Leider haben
sich die Unterlagen der vorrevolutionéren Kirchen,
die in Deutschland verblieben, nur fragmentarisch
erhalten, da viele von ihnen im Strudel von Krieg
und Revolution verloren gingen. Dies verleiht den
russischen Archiven umso gréfleren Wert fiir die
Erforschung dieser Epoche.

DAS KIRCHLICHE LEBEN DER RUSSISCHEN

EMIGRATION: VOM ,,RUSSISCHEN BERLIN®
BIS ZUR MACHTUBERNAHME DER
NATIONALSOZIALISTEN

Die Situation dnderte sich nach der Revolution
in Russland im Jahr 1917. Millionen von Russen
waren gezwungen, ihre Heimat zu verlassen. In
Deutschland befanden sich etwa 1.250.000 ehe-
malige russische Staatsbiirger. An die Stelle des
vorrevolutiondren ,,russischen Wiesbaden® trat in
den 1920er Jahren das Phianomen des ,,russischen
Berlin®, wo sich das kulturelle und wissenschaftlich-
akademische Leben aktiv entwickelte. Berlin wurde
zum Anziehungspunkt der Emigration: ,,Auf dem
Hoéhepunkt des ,,russischen Berlin® im Jahr 1923
konnten sich in der deutschen Hauptstadt mehr als
350.000 ehemalige Untertanen des Zaren befunden
haben.“™

Diese Ereignisse mussten sich auf das kirchliche
Leben der russischen Emigration auswirken. Trotz
der schwierigen Bedingungen der Nachkriegs- und
Nachrevolutionskrise in Deutschland begann das
kirchliche Leben wieder aufzublithen - allerdings
unter vollig neuen Umstdnden, da die finanzielle
Unterstiitzung aus Russland vollstindig aufhorte. Bis
1917 erhielten die orthodoxen Kirchen in Deutsch-
land staatliche oder private finanzielle Mittel. Nach

[4] Weiss, Stefan. Begegnung in Charlottengrad: Die Berliner
Musikwelt empfingt das russische Exil. In: Macht Musik: Kultur
und Gesellschaft in Russland. Herausgegeben vom Berliner
Wissenschafts-Verlag. Bd. 59, Nr. 4, April 2009, S. 61.

Der Bote « 4/2025 21



» ROKA

dem Sturz der Monarchie und der Machtiibernahme
durch die Bolschewiki versiegten diese Geldquellen.
Die bolschewistische Regierung nahm von Beginn
an eine feindliche Haltung gegeniiber der Religion
und der Russisch-Orthodoxen Kirche ein. Durch
ein Regierungsdekret wurde im Januar 1918 die
Kirche vom Staat getrennt. Kirchen und Kloster in
Sowjetrussland wurden gepliindert und zerstort,
Geistliche und Glaubige verfolgt. Mehrfach wurde
das Oberhaupt der Russischen Kirche, Patriarch Ti-
chon (Bellavin), verhaftet. Der Metropolit von Sankt
Petersburg, in dessen Zustandigkeit sich vor der
Revolution alle kirchlichen Auslandsinstitutionen
befanden, hatte keine Moglichkeit mehr, die ortho-
doxen Gemeinden auflerhalb Russlands zu leiten.

Im Jahr 1919, wihrend des Biirgerkriegs, bei
fehlender Verbindung mit dem kirchlichen Zentrum
in Moskau, entstand im Siidosten Russlands, der
noch nicht von den Bolschewiki kontrolliert wur-
de, eine Provisorische Oberste Kirchenverwaltung.
Diese Verwaltung iibernahm die Verantwortung
nicht nur fiir innerkirchliche Fragen des Stidostens
Russlands, sondern auch fiir Angelegenheiten der
kirchlichen Diaspora aufSerhalb Russlands. Nach der
Evakuierung von der Krim nach Konstantinopel im
Jahr 1920 hielt die Provisorische Oberste Kirchen-
verwaltung am 6. November 1920 eine Sitzung ab,
die den Beginn der russischen Auslandskirchenver-
waltung markierte.!

Am 23. Oktober 1920 beschloss die Verwaltung,
dass alle russischen Kirchen im Ausland ihrer Lei-
tung unterstellt seien, bis eine Verbindung mit dem
Moskauer Patriarchen wiederhergestellt werden
konne. Bereits am 1. Oktober 1920 hatte sie Erz-
bischof Jewlogij (Georgijewski) zum Leiter der Kir-
chen in Westeuropa ernannt - eine Ernennung, die
Patriarch Tichon am 8. April 1921 bestdtigte. Zu
Jewlogijs Zustidndigkeitsbereich gehorten auch die
Kirchen in Deutschland. In den Jahren 1921-1922
lebte er in Berlin, bevor er Ende 1922 seinen Ver-
waltungssitz nach Paris verlegte. 1924 wurde in-
nerhalb der Russischen Auslandskirche (ROKA)
ein deutsches Vikariat gegriindet, das Metropolit
Jewlogij unterstellt war und vom Berliner Bischof
Tichon (Laschtschenko) geleitet wurde. Die Be-
ziehungen zwischen Metropolit Jewlogij und der

[5] Kostrjukov, A. A. Die provisorische hochste kirchliche
Verwaltung im Siidosten Russlands als Beginn der kirchlichen
Autoritdt im Ausland. // Bote der Orthodoxen Universitit St.
Tichon. Reihe 2: Geschichte. Geschichte der Russischen Ortho-
doxen Kirche. - 2008. - Nr. 28. - S. 59. [russ.]

22 Der Bote ¢ 4/2025

Bischofssynode der ROKA verschirften sich all-
mabhlich aufgrund der Anspriiche Jewlogijs auf die
volle kirchliche Autoritit in Westeuropa. Im Juni
1926 wandelte die Bischofssynode das deutsche
Vikariat in eine selbstindige Didzese um - einer
der Griinde fiir den Bruch zwischen Jewlogij und
der Synode. Bischof Tichon und ein Teil des Klerus
blieben der ROKA treu, wihrend in Jewlogijs Ob-
hut einige orthodoxe Gemeinden in Deutschland
verblieben. Metropolit Jewlogij blieb eine Zeit lang
in der Jurisdiktion der Moskauer Kirchenleitung,
akzeptierte deren Politik der Loyalitit gegeniiber
der sowjetischen Regierung mit Vorbehalten. 1931
wechselte er in die Jurisdiktion des Okumenischen
Patriarchats von Konstantinopel und kehrte 1945,
kurz vor seinem Tod, wieder in die Jurisdiktion des
Moskauer Patriarchats zuriick.

Die ROKA verstand sich als freier Teil der Russi-
schen Landeskirche, unterstand der Kirche in Mos-
kau nur de jure. 1927, nach der Veréftentlichung
der berithmten Loyalitdtserklarung der Moskauer
Kirchenleitung gegeniiber der Sowjetregierung, 16ste
sich die ROKA endgiiltig aus der administrativen
Unterordnung unter Moskau, da sie diese Haltung
als unannehmbar betrachtete und betonte, dass die
Moskauer Patriarchie unter sowjetischen Bedingun-
gen nicht frei handeln kénne.

DI1E LAGE DER ORTHODOXEN GEMEINDEN
IN DEUTSCHLAND IN DEN
1930ER-1940ER JAHREN

Die Haltung der 1933 in Deutschland an die
Macht gekommenen Nationalsozialisten gegen-
tiber den russisch-orthodoxen Gemeinden war wi-
derspriichlich. Das lag an den unterschiedlichen
Auffassungen der verschiedenen Behorden des
NS-Regimes. Das 1935 gegriindete Reichskirchen-
ministerium verfolgte gegeniiber der Kirche eine
eher gemafligte Politik. Die NSDAP und die Ge-
stapo hingegen befiirworteten die Abschaffung der
Kirche und neigten, entsprechend ihren antichrist-
lichen Grundsitzen, zu radikalen, repressiven Maf3-
nahmen. Das Reichskirchenministerium hatte eine
positivere und zugleich qualifiziertere Vorstellung
von der Orthodoxie, fithrte hierbei auch ins Feld,
dass man die Kirche als mogliches Instrument politi-
scher und propagandistischer Zwecke nutzen konne.
Man ging hier dhnlich wie im Aupenministerium
davon aus, dass eine Unterstiitzung der Kirche die
Beziehungen zu Landern mit starker orthodoxer



Feierlichkeiten

anl@sslich des 20-jahrigen Jubiladums der
Griindung des Klosters der heiligen

Maértyrernonne Grof3firstin Elisabeth

Photograph: Daniel Diewald

Die Miniatur auf dem Umschlag wurde
von Tamara Sikova angefertigt







Patronatsfest

im Kloster des hl. Hiob von Pocaev

Photograph: Daniel Diewald




iesbaden durch

w

in

iedhofs
die orthodoxe Jugend der Diézese

15. November 2025
Photograph: Mikolaj Dadela

=
L
w0
(]
]
(]
(o]
(]
[
o




Pragung (z. B. Bulgarien, Ruménien) verbessern und
sie in den antibolschewistischen Block einbeziehen
konnte. Auflerdem erhoffte man sich, dass die Unter-
stiitzung orthodoxer Gemeinden in Deutschland
kiinftig die Stimmung der sowjetischen Bevolke-
rung beeinflussen konnte, die in der UdSSR unter
Religionsverfolgung litt. Zu diesem Zweck betrieb
das Ministerium eine Politik der Vereinheitlichung
der russisch-orthodoxen Gemeinden in Deutsch-
land. Ziel war die Vereinigung aller orthodoxen Ge-
meinden in einer Struktur, deren organisatorisches
Zentrum die deutsche Diozese der ROKA sein sollte
— die konservativste, zahlreichste und entschieden
antikommunistische Gruppierung.'’ Nach mehre-
ren Jahren der Verhandlungen und des Drucks auf
die Gemeinden Metropolit Jewlogijs konnte kein
Resultat erzielt werden. Spater kam ein begrenzter
Kompromiss zustande: Diese Gemeinden wurden
der deutschen Diozese der ROKA administrativ
unterstellt, behielten jedoch ihre Selbststandigkeit
und ihre Verbindung zum kirchlichen Zentrum
in Paris. Im Rahmen der angestrebten politischen
Instrumentalisierung der Russischen Kirche ge-
wihrten die Nationalsozialisten 1936 der deutschen
Ditzese der ROKA den Status einer Korperschaft
des offentlichen Rechts, unterstiitzten 1936-1938
den Bau der Kathedrale der Auferstehung Christi in
Berlin und erarbeiteten 1938 das Gesetz ,,Uber den
Grundbesitz der Russisch-Orthodoxen Kirche in
Deutschland®. Die Russische Kirche sah natiirlich die
antichristliche Natur des Nationalsozialismus und

(6] Shkarovskij, M. V. Das nationalsozialistische Deutschland
und die Orthodoxe Kirche. - Moskau 2002. - S. 88.

lief} sich von diesen Privilegien nicht tduschen. Fiir
die Kirche war es wichtig, zu tiberleben und unter
den Bedingungen der Diktatur des NS-Regimes
weiterhin Zeugnis von Christus abzulegen.

Mit Beginn des Krieges zwischen Deutschland
und der UdSSR 1941 verschlechterte sich die Lage
der deutschen Diézese der ROKA erheblich. Zwar

versuchte die Reichskirchenministerium, die wi-
derspriichlichen Positionen innerhalb des Regimes
abzumildern, doch setzten sich zunehmend die
restriktiven Haltungen der NSDAP und des Reichs-
sicherheitshauptamts (RSHA) durch. Der Ditzese
wurde verboten, ein theologisches Institut zu er-
oftnen oder sowjetischen Kriegsgefangenen und
ehemaligen Landsleuten in den besetzten Gebieten
Hilfe zu leisten. Einige Priester riskierten ihr Leben,
indem sie illegal Kriegsgefangenenlager besuchten
und dort materielle und seelsorgerische Hilfe leiste-
ten. Geistliche, die aktiv helfen wollten, wurden von
der Gestapo verhort. Ab 1942 wurden zahlreiche
Zivilisten aus den besetzten sowjetischen Gebieten
als sogenannte ,,Ostarbeiter nach Deutschland ge-
bracht. Fiir sie wurden separate Lager eingerichtet,
in die der Zugang einfacher war. Die Betreuung
dieser Ostarbeiter wurde zu einer wichtigen Aufgabe
der deutschen Diozese. Ihre Gemeindezahl wuchs
stark an. Im selben Jahr wurde die deutsche Di6-
zese in den mitteleuropdischen Metropolitankreis
umgewandelt, der von Metropolit Serafim (Lade),
einem Deutschen, geleitet wurde. Der Metropolitan-
kreis umfasste russisch-orthodoxe Gemeinden in
Deutschland, im Protektorat Bohmen und Méhren,
in Belgien, der Slowakei und Luxemburg.

Der Bote « 4/2025 23



» ROKA

In den tragischen Kriegsjahren leistete die deut-
sche Diozese vielfaltige Hilfe fiir ihre Landsleute
- Kriegsgefangene, Ostarbeiter und Fliichtlinge aus
der UdSSR. Laut dem russischen Historiker M. V.
Shkarovskij wurde diese Hilfe von vielen Glaubigen
und Kirchenvertretern als Form des Widerstands
gegen das NS-Regime betrachtet.”!

Mehrere Geistliche und Laien der deutschen
Diozese wurden wahrend des Krieges von den Na-
tionalsozialisten hingerichtet, darunter die bekann-
ten Antinazisten Liana Berkovets (1923-1943) aus
der Gruppe ,,Rote Kapelle® und Alexander Schmo-
rell (1917-1943) aus der Gruppe ,,Weifle Rose®®!
Sie verfassten und verbreiteten Flugblatter gegen
die Nazis. Alexander Schmorell war Mitglied der
Miinchener orthodoxen Gemeinde des hl. Nikolaus
der deutschen Diozese der ROKA. 2012 wurde er
von der Russisch-Orthodoxen Kirche als Heiliger
Martyrer kanonisiert. Im Protektorat Bohmen und
Maihren wurden der Prager Bischof Gorazd (Pavlik)
und mehrere orthodoxe Priester hingerichtet, weil
sie den Attentdtern auf den SS-Obergruppenfiihrer
Reinhard Heydrich, Chef des RSHA Unterschlupf
gewdhrt haben.

DI1E DEUTSCHE DIOZESE — VON DER
EMIGRATION ZUR NEUEN DIASPORA

Nach der Niederlage im Krieg wurde Deutsch-
land in vier Besatzungszonen aufgeteilt — eine sowje-
tische mit Zentrum in Berlin sowie eine amerikani-
sche, britische und franzésische Zone. Die deutsche
Ditzese schrumpfte auf das Gebiet Westdeutsch-
lands und verlor fast alle Kirchen, darunter auch
die Berliner Kathedrale, die sich in der sowjetischen
Zone befand. In den Jahren 1945-1950 wurde Miin-
chen zum Ort des provisorischen Verwaltungszent-
rums der gesamten Russischen Orthodoxen Kirche
im Ausland (ROKA), nachdem der Bischofssynod
aus Jugoslawien dorthin evakuiert worden war. Seit
1950 befindet sich der Synod in New York. 1946
schlossen sich der ROKA die wahrend des Krie-
ges nach Deutschland evakuierten Bischofe und
Geistlichen der Weifsrussischen Kirche und der
Ukrainischen Kirche an. Einige weifirussische und
ukrainische Bischofe tibernahmen die Leitung von
Vikariaten innerhalb der deutschen Diozese.

[7] Ebenda, S. 276.

[8] https://kulturstiftung.org/biographien/schmorell-alexan-
der (Zugriff am 29.08.2025).

24 Der Bote ¢ 4/2025

Neben der Aufgabe, das kirchliche Leben im
Nachkriegsdeutschland wiederaufzubauen und die
durch Bombenangriffe beschddigten Kirchen zu re-
parieren, widmete die deutsche Ditzese ihre Haupt-
aufmerksambkeit den Bediirfnissen der sogenannten
»displaced persons“ (DP -Heimatvertriebene). Tau-
sende dieser Menschen wurden dank des Einsatzes
orthodoxer Priester vor der Auslieferung an die
sowjetischen Behorden gerettet. In den DP-Lagern
griindete die Diozese zahlreiche Kirchengemeinden,
eréftnete Schulen und Gymnasien fiir Kinder und
bildete Hilfskomitees fiir besonders Bediirftige. Die
russischen Schulen und Gymnasien wurden deut-
schen Bildungseinrichtungen gleichgestellt. Gegen
Ende der 1940er Jahre begann die Zahl der Ver-
triebenen in Deutschland zu sinken. Die deutsche
Diozese unterstiitzte die Auswanderer bei der Wie-
derbeschaffung und Ausstellung von Dokumenten
und organisierte Umsiedlungskomitees. Mit der
Emigration der Vertriebenen aus Deutschland ver-
ringerte sich die Zahl der Glaubigen in der Di6zese
erheblich - eine Tendenz, die auch in den folgenden
Jahrzehnten anhielt.

Eine Verdnderung trat Ende der 1980er Jahre ein,
als sogenannte ,,Russlanddeutsche® - Nachkommen
deutscher Siedler, die im 18.-19. Jahrhundert aus
Deutschland nach Russland ausgewandert waren
- nach Deutschland zuriickkehrten. Einige von ih-
nen stammten aus gemischten Familien und waren
bereits orthodox, viele aber fanden ihren Weg zum
Glauben erst in Deutschland. Siebzig Jahre anti-
religioser Propaganda in der Sowjetunion hatten
deutliche Spuren hinterlassen, sodass die deutsche
Diozese die Aufgabe hatte, die neuen Glaubigen im
Geiste der christlichen Tradition neu zu unterwei-
sen, welchen die Russische Orthodoxe Kirche im
Ausland bewahrte.

Seit 1946 existiert neben der deutschen Diozese
der ROKA auch die deutsche Diézese des Mos-
kauer Patriarchats. Ihre Struktur und Bezeichnung
anderten sich im Laufe der Geschichte mehrfach.
Wie bereits erwdhnt, hatte die Russische Orthodoxe
Kirche im Ausland 1927 die kirchliche Gemein-
schaft mit dem Moskauer Patriarchat abgebrochen.
1993 wurden Vertreter beider deutschen Didzesen
zu Initiatoren eines Dialogs, der von 1993 bis 1997
in Form von Begegnungen der Kleriker beider Di-
6zesen in Deutschland stattfand. Dieser Dialog war
ein wichtiger Schritt im Prozess der Uberwindung
der kirchlichen Spaltung und der Wiederherstel-
lung der Einheit der Russischen Kirche. Im Jahr



Kirche des hl. Erzengel Michael in Munchen Schlelﬂhezm Ende der 1940er und Anfangder IQSQe’r Jukwe.»z ; aﬁ
als Kathedralkirche der Deutschen Didzese. Bildmaterial aus dem Archzv der DD. b

2007 unterzeichneten die Vorsteher der Russischen
Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats und
der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland in
Moskau den ,, Akt der kanonischen Gemeinschaft*.
Die ROKA ist eine selbstverwaltete Kirche und be-
findet sich in kanonischer Einheit mit dem Mos-
kauer Patriarchat.

Die Geschichte des Archivs ist untrennbar mit
den neuen Zentren des kirchlichen Lebens verbun-
den, die nach dem Krieg entstanden. Seit 1982 wird
die deutsche Ditzese der ROKA von Metropolit
Mark (Arndt) geleitet, dessen Residenz sich im Mén-
nerkloster des heiligen Hiob von Poc¢aev in Miin-
chen befindet (gegriindet 1945). In diesem Kloster
- ebenso wie im Frauenkloster der h. Neumdrtyrerin
Elisabeth (gegriindet 2005 in Buchendorf) - wird
heute ein bedeutender Teil der Archivbestinde auf-
bewahrt. Diese Kloster sorgen zusammen mit der
Dibzesanverwaltung fiir die Bewahrung des histo-
rischen Erbes, das bis heute weiterwachst.

Die Diozese umfasst etwa achtzig orthodoxe
Gemeinden, in denen mehr als achtzig Priester und
Diakone tatig sind. Sie engagiert sich aktiv in der
Verlagsarbeit sowie in der Ubersetzung orthodoxer
Literatur und liturgischer Texte ins Deutsche.

D10ZESANARCHIV: ENTSTEHUNG,
HISTORISCHE HERAUSFORDERUNGEN
UND VERLUSTE

Der Archivbestand der Deutschen Di6zese der
Russisch-Orthodoxen Kirche im Ausland (ROKA)
stellt eine umfassende Sammlung von Dokumenten

dar, die alle Aspekte ihrer Tatigkeit widerspiegelt. Er
umfasst die Materialien der Kanzlei des leitenden Bi-
schofs der Berliner Deutschen Diozese, die Archive
der Vikariate und der Weihbischofe, die Unterlagen
aller Gemeinden und Kloster der Didzese sowie die
Archive orthodoxer Bruderschaften, Schwestern-
schaften und anderer orthodoxer Vereinigungen
innerhalb der Dioézese. Ein zentraler Bestandteil
des Archivbestands der Deutschen Diozese ist das
Diozesanarchiv, das die wichtigsten historischen
Dokumente der Didzese sammelt. Die Deutsche
Diozese besitzt Autonomie in Fragen der Organi-
sation der Aufbewahrung, Erfassung und Nutzung
ihres Archivbestandes. Dies ermoglicht ihr, eine
eigene Archivpolitik festzulegen, und iibertragt ihr
zugleich die Verantwortung fiir die Bewahrung und
Zuganglichkeit dieses wertvollen historischen Erbes.

In der Regel entstehen Diozesanarchive aus den
Unterlagen der Kanzlei des leitenden Bischofs, die
mit der Zeit ihre unmittelbare Aktualitét verlieren.
Jegliche Erinnerung - auch die kirchliche - entsteht
aus dem alltdglichen Handeln. Berichte, Gesuche,
Meldungen und Erlasse, die im Rahmen der admi-
nistrativen Leitung der Diozese erstellt werden, die-
nen zunéchst einem konkreten, praktischen Zweck.
Sobald dieses Ziel erreicht ist - zum Beispiel, wenn
ein Antrag bewilligt oder ein Bericht abgeliefert
wurde — hort das Dokument auf, Teil der laufenden
Verwaltung zu sein. Mit der Zeit verdndert sich die
Relevanz der Dokumente allmahlich: Uber einen ge-
wissen Zeitraum hinweg kdnnen sie weiterhin einen
Referenz- oder Hilfswert behalten. Erst wenn diese
Dokumente nicht mehr Teil der aktuellen Arbeit

Der Bote « 4/2025 25



sind, erhalten sie eine neue Existenz, indem sie zu
Quellen fiir historische Forschung werden.

So ist die Didzesankanzlei auch ein Ort, an dem
die Umwandlung des Wertes von Dokumenten statt-
findet. Dies gilt in vollem Mafie fiir die Kanzlei
des Bischofs der Deutschen Diozese, deren eigener
Schriftverkehr mit der Griindung der Diozese im
Jahr 1926 begann. Es ist wichtig zu beachten, dass die
Dokumente des Deutschen Vikariats (1924-1926)
tiberwiegend im Zentrum des westeuropdischen
Metropolitankreises in Paris gesammelt wurden,
der von Metropolit Jewlogij (Georgijewskij) geleitet
wurde. Das Archiv dieses Metropolitankreises wird
derzeit an das Nationalarchiv Frankreichs tiberge-
ben. Gleichzeitig wurden Fragmente des vorrevolu-
tiondren Erbes weiterhin direkt in den Gemeinden
in Deutschland aufbewahrt. Von 1926 bis 1945 be-
fanden sich die Residenz des regierenden Bischofs
von Berlin und Deutschland sowie das Kanzleiamt
des Oberhauptes der Didzese in Berlin. Genau hier
entstand im Zuge der taglichen Arbeit das Dizesan-
archiv. Eine frithe Erwdhnung des Archivs der Deut-
schen Di6zese der Russisch-Orthodoxen Kirche im
Ausland und seines Zustands stammt aus dem Jahr
1942. Als der Sekretér der Diozese, P. S. Sadowskij,
am 27. September 1942 im Auftrag von Metropolit
Seraphim (Lade) die Kellerraume der Berliner Auf-
erstehungskathedrale in Ordnung brachte, berich-
tete er dem Bischof, dass sich das Archiv in einem
»schrecklichen Zustand“"”! befinde. Dies war durch

[9] Russisches Staatliches Militararchiv (RGVA), Fonds 500,
Inventar 3, Akte 455, Blatt 171.

26 Der Bote ¢« 4/2025

die duflerst ungiinstigen Lagerungsbedingungen
der wertvollen Dokumente bedingt. Er stellte fest,
dass die Archivmaterialien in den Kellerraumen
der Kathedrale, die erst 1938 errichtet worden war,
schédlichen Einfliissen wie Feuchtigkeit und Schad-
lingen - insbesondere Méusen — ausgesetzt waren.
Ein dhnliches Schicksal ereilte auch die Diozesan-
bibliothek, die im selben Raum aufbewahrt wurde.

Der Sekretédr schlug dem Bischof vor, den Zu-
stand des Archivs durch eine Priifungskommis-
sion kontrollieren und dokumentieren zu lassen.
Dieser Umstand ist ein wichtiges Zeugnis fiir die
Existenzbedingungen des Archivs der Deutschen
Diozese wiahrend des Zweiten Weltkriegs und weist
auf die Notwendigkeit eines kritischen Umgangs
mit Quellen aus dieser Zeit hin. Ebenso verweist
er auf mogliche Liicken in den Archivbestinden,
die durch den schlechten Zustand der Dokumente
verursacht wurden.

Die letzten Apriltage des Jahres 1945 brachten
eine neue Bedrohung fiir die Bewahrung des histo-
rischen Gedéchtnisses der Deutschen Didzese. Am
23. April, nur zwei Tage bevor die Rote Armee mit
dem entscheidenden Sturm auf die Hauptstadt des
nationalsozialistischen Deutschlands begann, sahen
sich Archimandrit Nathaniel (Lwow), der Vorsteher
der Berliner Kathedrale, und der Hieroménch Vitalij
(Ustinow) gezwungen, die Stadt eilig zu verlassen.
Unter den Bedingungen des herannahenden Chaos
und der Kampthandlungen war ein Abtransport der
Dokumente des Diozesanarchivs unmaglich.



» ROKA

Einer der Sekretdre der Deutschen Diozese, Igu-
men Georgij (Sokolow), bezeugte 1955:

»Erstens hat der verstorbene Bischof Seraphim

keinerlei Diozesanarchiv ausgefiihrt, und er hat-

te auch gar keine Moglichkeit dazu, denn gemdfs
den damaligen Ausreisebestimmungen konnte er
nur eine sehr bescheidene Menge seiner person-

lichen Dinge mitnehmen. ‘1'%

Die in dem vom Krieg erschiitterten Berlin ihrem
Schicksal iiberlassenen wertvollsten Materialien
gerieten so in Gefahr, vollstindig vernichtet oder
verloren zu werden — was ein weiteres tragisches
Kapitel ihrer Erhaltung darstellt.

Nach dem Krieg gelangten die Kirchen der Deut-
schen Di6zese der Russisch-Orthodoxen Kirche im
Ausland in Potsdam, Dresden und Leipzig sowie die
Berliner Kathedralkirche und ein Teil ihres Klerus
in die Zustidndigkeit des Moskauer Patriarchats.
Dementsprechend wurde auch das zuvor in Berlin
aufbewahrte Archiv der ROKA Teil der Bestinde
der Deutschen Ditzese des Moskauer Patriarchats.
Das Verwaltungszentrum der Deutschen Didzese
der ROKA wurde nach Miinchen verlegt.

Von diesem Zeitpunkt an wurde der Schriftver-
kehr der Di6zese nahezu vollstindig dokumentiert
und ist mit nur minimalen Verlusten bis in unsere
Zeit erhalten geblieben. Dies war das Ergebnis der
Wiederbelebung der Archivarbeit in der Didzese,
worauf auch der Vermerk ,,ins Archiv® auf Doku-
menten aus der zweiten Hilfte der 1940er Jahre
hinweist.

Eine Erwdhnung des Archivs des Vikarbischofs
des Norddeutschen Vikariats mit Sitz in Hamburg,
Afanasij (Martos), stammt aus dem Jahr 1950. Das
Norddeutsche Vikariat war 1946 vom Bischofssy-
nod der Russisch-Orthodoxen Kirche im Ausland
eingerichtet worden. Bei seiner Abreise zum neuen
Dienstort in Australien schrieb Bischof Afanasij am
2. Mai 1950 an Metropolit Seraphim (Lade):

»In dem erwihnten Bericht habe ich vergessen,

Ihnen beziiglich des Archivs und der Finanz-

unterlagen zu schreiben. ... Ich fragte Sie, wie

ich mit dem Archiv und dem Einnahme-Ausga-
bebuch verfahren solle, und Sie rieten mir, dies
zu vernichten, falls es keinen besonderen Wert
darstellt. Eigentlich habe ich es auch so gemacht.
... Mein Archiv bestand aus laufender, wenig
bedeutender und bereits nicht mehr aktueller
[10] Archiv der Russischen Auslandskirche (AGE ROKA),
Nachlass N. N. Stulow. Brief des Igumen Georgij (Sokolov) an
N. N. Stulov vom 29.07.1955.

Korrespondenz mit Priestern und verschiede-
nen Personen. Diese Korrespondenz hatte einen
halb privaten Charakter. Vor meiner Abreise
aus Hamburg habe ich sie vernichtet, da sie kei-
nerlei Bedeutung hatte. Nur wichtigere Briefe
und Kopien aktueller Ernennungsdekrete habe
ich zurtickgelassen. Die Personalunterlagen der

Priester und die Weiheakten habe ich anvertraut,

Ihnen zu iibergeben. Diese Dokumente sollen im

Diozesanarchiv aufbewahrt werden. '

Die von Bischof Afanasij erwdhnten Personal-
unterlagen der Priester und die Weiheakten fehlen
im Di6zesanarchiv. Dieser Abschnitt ist ein anschau-
liches Beispiel dafiir, wie reale historische Um-
stinde (Nachkriegszeit, fehlende Archivrichtlinien,
»Pragmatismus“ des Klerus) die Bildung und den
Erhalt kirchlicher Archive beeinflussten. Er zeigt
den dezentralisierten Umgang mit Dokumentation
auf der Ebene der Vikariate, der zu unwiederbring-
lichen Verlusten eines Teils des historischen Erbes
tithrte — insbesondere jener Teile, die aus Sicht der
aktuellen Kirchenverwaltung nicht als ,wichtig“
galten. Gleichzeitig wird das Bewusstsein fiir die
Notwendigkeit betont, die wertvollsten Materialien
zur langfristigen Aufbewahrung dem Ditzesan-
archiv zu ibergeben.

Praktisch wihrend der gesamten Geschichte der
Deutschen Diozese wurden die Aufgaben der Ar-
chivmitarbeiter von den Diézesansekretiren iiber-
nommen, deren Hauptaufgabe in der Unterstiitzung
der laufenden administrativen Tétigkeit der Diozese
bestand. Fiir den Sekretdr war das Archiv nicht
die wichtigste Aufgabe, sondern eher eine neben-
geordnete, die jedoch Aufmerksambkeit erforderte.
Unter den Bedingungen des Nachkriegschaos, feh-
lender Finanzierung und mangelnder Fachkennt-
nisse hing die Bewahrung der Dokumente von der
personlichen Initiative, der Verantwortlichkeit und
zu einem gewissen Grad auch der Intuition dieser
Menschen ab.

Diese Situation macht das Archiv nicht nur zu
einem Aufbewahrungsort, sondern zu einem Spiegel
der Schicksale und Bemiithungen konkreter Perso-
nen. Jedes Dokument, das bis in unsere Zeit erhalten
blieb, ist ein Zeugnis ihres selbstlosen Einsatzes. Sie
erkannten den Wert dieser Unterlagen, bewahrten
sie vor Feuchtigkeit und Schidlingen, vor Vernich-
tung und Vergessen, weil sie in ihnen nicht einfach
»alte Papiere®, sondern die lebendige Geschichte der
Kirche und der Menschen sahen, die sie pragten.

[11] AGE, Fonds 3, Inventar 5, Kiste 55, Akte 3, Blatt 14.

Der Bote « 4/2025 27



» ROKA

Somit ist die Erhaltung des Archivs der Deutschen
Diozese nicht das Ergebnis einer planmif3igen und
systematischen Arbeit, sondern vielmehr eine Ge-
schichte dariiber, wie der menschliche Faktor und
personliche Hingabe es erméglichten, Schwierig-
keiten zu iberwinden und ein unschitzbares Erbe
fiir zukiinftige Generationen zu bewahren.

Der langwierige und miihevolle Prozess der Sys-
tematisierung des Archivs der Deutschen Diozese
wurde im Jahr 2009 begonnen und dauert bis heute
an. Derzeit wird an der Inventarisierung, Katalogi-
sierung und wissenschaftlichen ErschliefSung der
Dokumente gearbeitet, um sie fiir Forschende zu-
ganglich zu machen.

Damit stellt die Geschichte des Archivbestands
der Deutschen Di6zese der ROKA einen komple-
xen und vielschichtigen Prozess dar, der die ent-
scheidenden Entwicklungsphasen der Diozese selbst
widerspiegelt. Urspriinglich bildete sich das Archiv
auf der Grundlage der Unterlagen der Kanzlei des
regierenden Bischofs und umfasste Materialien aller
diézesanen Strukturen. Unter dem Einfluss sowohl
duflerer Faktoren (Weltkriege, geopolitische Ver-
anderungen, die Teilung Deutschlands) als auch
innerer Faktoren (dezentrale Entscheidungen im
Dokumentenmanagement, Fehlen von Archivfach-
kriften) war es erheblichen Verdnderungen und Ver-
lusten ausgesetzt. Die Kriegsbedingungen und das
Zuriicklassen des Archivbestands in Berlin fithrten
zum unwiederbringlichen Verlust eines Teils der Do-
kumente, wihrend andere Bestinde des Archivguts
an das Moskauer Patriarchat iibergingen. Die Ver-
legung des Zentrums der Diozese nach dem Krieg
nach Miinchen markierte eine neue Phase, die von
einer vollstindigeren Erhaltung der Dokumenta-
tion geprigt war. Dennoch weisen Beispiele lokaler
Vernichtung von Unterlagen auf Ebene einzelner
Vikariate auf den fragmentarischen Charakter der
Bestandsbildung hin. Trotz aller Herausforderungen
und des Fehlens einer systematisierten Archivarbeit
wihrend des grofiten Teils des 20. Jahrhunderts
spielten die selbstlosen Bemiithungen der Di6zesan-
sekretire eine entscheidende Rolle bei der Bewah-
rung des Hauptteils des Bestands. Dies verleiht dem
Archiv einen einzigartigen Charakter als Quelle,
die einer kritischen Analyse bedarf — unter Bertick-
sichtigung seiner komplexen Entstehungsgeschichte,
der Verluste und der Besonderheiten seiner Erhal-
tung — und zugleich von auflergew6hnlichem Wert
tir die Erforschung der Geschichte der russischen
Orthodoxie und der Emigration in Deutschland ist.

28 Der Bote ¢ 4/2025

DiE HAUPTBESTANDE DES ARCHIVS DER
DEUTSCHEN DIOZESE DER RUSSISCHEN
AUSLANDSKIRCHE

Das Archiv der Deutschen Diézese der Russi-
schen Orthodoxen Kirche im Ausland stellt eine
einzigartige Sammlung von Dokumenten dar, die
nach mehreren Schliisselbestinden systematisiert ist
und die vielfiltigen Tatigkeitsbereiche der Didzese
widerspiegelt.

BESTAND DER KIRCHENGEMEINDEN:
VON DEN ANFANGEN BIS ZUR GEGENWART

Einer der grofiten und meistgenutzten Bestinde
des Archivs ist der Bestand der Kirchengemeinden.
Er umfasst Unterlagen sowohl bestehender als auch
aufgeloster russisch-orthodoxer Gemeinden und
Vikariate auf dem Gebiet Deutschlands. Zu den
altesten und wertvollsten Materialien gehoren die
Dokumente zur Organisation des kirchlichen Lebens
in Stuttgart ab 1824, in Bad Ems ab 1874 sowie in
Wiesbaden seit den 1860-er Jahren. Von besonderem
historischem Wert sind die Akten zur Griindung der
Gemeinde des hl. Nikolaus in Miinchen im Jahr 1922
sowie die Unterlagen der Kirchengemeinden, die in
Lagern fiir Displaced Persons bestanden.

BESTAND DER PERSONENSTANDSUNTERLAGEN:
EINE CHRONIK MENSCHLICHER LEBENSWEGE

Einen bedeutenden Teil des Archivs bilden die
Kirchenbuchunterlagen, die besonders fiir genea-
logische Forschungen gefragt sind. Wie bereits
erwdhnt wurde, half die Deutsche Didzese in der
Nachkriegszeit ehemaligen Landsleuten bei der Wie-
derbeschaffung ihrer Dokumente. Dabei handelte es
sich um Biirger der UdSSR, Polens, Jugoslawiens und
anderer Lander. Vertriebenen und Displaced Persons
fehlten die Dokumente meist vollstandig. Die Unter-
lagen gingen bei Branden, Bombenangriffen oder in
Lagern verloren. Um einen Kirchenbucheintrag fiir
eine Person wiederherzustellen, mussten mehrere
Zeugen gefunden werden, die den Geburts-, Tauf-
oder Trauort dieser Person bestétigen konnten. Nach
Abschluss des festgelegten Verfahrens erhielten die
Displaced Persons Bescheinigungen, die mit der
Unterschrift des Leiters der Deutschen Diozese be-
glaubigt wurden. Neben diesen Dokumenten enthal-
ten auch die Kirchenbiicher der Gemeinden, die sich
in Lagern fiir Displaced Persons befanden, tausende
Eintrage. Doch dies ist nur ein Teil der Unterlagen
im Bestand der Kirchenbiicher. Einen grofSen Teil



» ROKA

dieses Bestands bilden die Kirchenbuchakten nahe-
zu aller Gemeinden der Di6zese — Tauf-, Trau- und
Bestattungsregister. Diese Materialien sind sowohl
tiir die Forschung als auch fiir die Nachkommen
russischer Emigranten von grofier Bedeutung.

BESTAND DER PERSONALAKTEN:
PORTRATS DER GEISTLICHEN

Das Archiv enthilt einen eigenen Bestand an
Personalakten der Geistlichen und kirchlichen Mit-
arbeiter der Diozese. Im Verlauf der Geschichte der
Deutschen Diozese wirkten in ihr Didzesan- und
Weihbischofe, Hunderte von Priestern, Diakonen
und Monchen sowie Tausende von kirchlichen Mit-
arbeitern. Die seit 1945 erhaltenen Dokumente die-
ses Bestands ermoglichen es, die Biografien und das
Erbe vieler bekannter kirchlicher Personlichkeiten
zu erforschen, fiir die Deutschland héufig nur ein
Transitland auf dem Weg zu ihrem Dienst in Ame-
rika, Australien und anderen Regionen war.

BESTAND DER DIOZESANKORRESPONDENZ:
STIMMEN EINER EPOCHE

Auf3erordentlich aufschlussreich ist der Bestand
der Di6zesankorrespondenz aus den 1940er bis
1990er Jahren. Er umfasst Schreiben an staatliche
und finanzielle Institutionen Deutschlands, an Ver-
treter anderer christlicher Konfessionen sowie an
Kleriker und Laien. Von besonderem Wert sind die
Briefe von Kriegsgefangenen und ,,Ostarbeitern’, die
um geistliche und materielle Unterstiitzung baten.
Die Korrespondenz der 1980er und 1990er Jahre
zeugt vom geistlichen Wiederaufleben in der UdSSR:
Tausende von Menschen wandten sich an die Di-
Ozese mit Bitten um geistliche Literatur, Ikonen
und Biicher, die regelméflig an Bediirftige versandt
wurden.

FOTOKOLLEKTION: EINE VISUELLE
CHRONIK DES DIOZESANEN LEBENS

Das Fotoarchiv des Bestands umfasst eine Samm-
lung, die die wichtigsten Ereignisse im Leben der
Dio6zese von den 1920er bis zu den 1990er Jahren
festhalt. Auf den Aufnahmen sind die Oberhaupter
der Diozese, das geistliche Personal, Gemeinde-
mitglieder sowie Teilnehmer interkonfessioneller
Begegnungen und Konferenzen zu sehen. Dadurch
stellt diese Sammlung eine wertvolle Quelle fiir die
visuelle Geschichte der Russischen Kirche im Aus-
land dar.

Diese Bestinde bewahren nicht nur die Geschich-
te der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland,
sondern dienen auch als wichtige Ressource fiir die
Erforschung der russischen Emigration, der Genea-
logie und der kulturellen Verbindungen.

ARCHIVERGANZUNG: VON PERSONLICHER
INITIATIVE ZUR OFFENTLICHEN
GESCHICHTE

Die Kanzlei des Oberhauptes der Deutschen Di-
ozese, die Vikariate, die Kirchengemeinden und
Privatpersonen dienen als zentrale Quellen fiir die
Erganzung des Di6zesanarchivs und sichern so die
Bewahrung des historischen Erbes. Die Aufbewah-
rungsfristen fiir Dokumente in der Kanzlei und
ihre Ubergabe an das Archiv richten sich nach der
Relevanz dieser Dokumente fiir das aktuelle kirch-
liche Leben. In jeder Gemeinde entsteht durch die
alltagliche Tatigkeit ein eigenes Archiv. Die Lage-
rungsbedingungen erméglichen es den Gemeinden
hiufig, Archivdokumente tiber lange Zeit aufzu-
bewahren. So werden beispielsweise in der St.-Eli-
sabeth-Kirche in Wiesbaden Dokumente seit 1847
aufbewahrt. Nach der Auflosung einer Kirchen-
gemeinde oder einer anderen kirchlichen Struktur
werden deren Unterlagen an das Didzesanarchiv
iibergeben. Die Ubergabe neuer Dokumente an
das Archiv ist ein vielschichtiger Prozess, in dem
nicht festgelegte Verfahren, sondern personliche
Initiative und zufillige Umsténde eine entscheiden-
de Rolle spielen. So gelangen Dokumente auch von
Privatpersonen, insbesondere aus der russischen
Emigration, in das Archiv. Im Jahr 2021 wurde dem
Archiv der Deutschen Didzese ein umfangreicher
Bestand des Professors fiir Mathematikgeschichte
an der Universitdit Mainz, des Nachkommen der
Moskauer Kaufmannsfamilie erster Gilde, Nikolai
Nikolajewitsch Stulow (1914-2006), tibergeben.!"?!
Seit seiner Jugend und bis zu seinem Lebensende
leistete Nikolai Nikolajewitsch kirchlichen Dienst
in der Deutschen Di6zese der Russischen Ortho-
doxen Kirche im Ausland. Sein Dienst begann als
Subdiakon unter dem leitenden Bischof Tichon
(Ljatschenko), spater wurde er Kirchvorsteher der
Gemeinde in Wiesbaden.

[12] Biografie von N. N. Stuloff auf der offiziellen Website der
Johannes Gutenberg-Universitit Mainz: https://www.gutenberg-
biographics.ub.uni-mainz.de/personen/register/eintrag/nikolai-
stuloff.html

Der Bote ¢ 4/2025 29



Im Jahr 2022 wurden Archivunterlagen der auf-
gelosten Osterreichischen Didzese der Russischen
Orthodoxen Kirche im Ausland in das Archiv tiber-
nommen. Die dsterreichische Diozese wurde in den

1930er-Jahren als Vikariat der deutschen Diozese
gegriindet und 1946 zu einer eigenstindigen Di6-
zese erhoben. 1988 wurde die Diozese aufgehoben,
und im Jahr 2000 wurde die Verwaltung der oster-
reichischen Gemeinden Erzbischof Mark (Arndt)
von Berlin und Deutschland tibertragen. Dabei muss
jedoch beriicksichtigt werden, dass die 2022 iiber-
gebenen Unterlagen keine vollstindige Sammlung
darstellen, da das Archiv der ersten beiden Jahr-
zehnte der Geschichte dieser Diozese 1950 bei einem
Brand verloren ging.

DIiE HELDENTAT DER BEWAHRUNG: DAS
ARCHIV DER FAMILIE STULOW

Besondere Aufmerksamkeit verdient die Ge-
schichte der Ubergabe des Bestandes von N. N.
Stulow an das Archiv. Dieser Fall zeigt anschaulich,
wie fragil das historische Gedichtnis ist und welche
entscheidende Rolle eine einzelne Person bei seiner
Bewahrung spielen kann. Nach dem Tod von Nikolai
Nikolajewitsch Stulows Ehefrau, Maria Pawlowna
(geb. Hertha Giani, 1924-2021), waren die in ihrer
Wohnung aufbewahrten umfangreichen Familien-
und Kirchendokumente vom vollstandigen Verlust
bedroht. Das langjdhrige Gemeindemitglied der

Kirchen in Wiesbaden und Frankfurt am Main,
Maria Speranskaja, Nachfahrin der Emigranten der
ersten Welle, rettete dieses Archiv buchstablich vor
der Entsorgung. Dank ihres Engagements konn-
ten die unschdtzbaren Materialien in das Archiv
der deutschen Diozese tiberfithrt werden. Dieses
personliche Engagement fiihrte zu einer wichtigen
institutionellen Zusammenarbeit: Ein Teil des Stu-
low-Bestandes wurde auf Beschluss des Didzesan-
rates aus dem Archiv der deutschen Ditzese an
das Staatliche Museum der Bildenden Kiinste A. S.
Puschkin in Moskau iibergeben - ein bedeutender
Beitrag zur Bewahrung des Erbes der russischen
Emigration. Seit 1988 ist das Puschkin-Museum
Eigentiimer des Stulow'schen Zinshauses in Mos-
kau, das 1913-1914 vom Vater und Onkel Nikolai
Nikolajewitschs errichtet wurde. Zurzeit wird das
Gebaude restauriert; nach Abschluss der Arbeiten
wird es einen besonderen Platz im Museumsviertel
einnehmen. Ein ,,Haus des Textes soll hier ein-
gerichtet werden, das alle Museumsbibliotheken,
Sammlungen seltener Biicher und Archive vereinen
soll. Dariiber hinaus werden dort Ausstellungsrau-
me, eine wissenschaftliche Bibliothek, eine Dru-
ckerei und eine Buchbinderei untergebracht sein.
Zudem wird eine Gedenkausstellung zur Geschichte
der Familie Stulow erdffnet werden, deren bedeu-
tender Teil aus den aus dem Archiv der deutschen
Diozese tibergebenen Materialien besteht. Damit
wurden dank des rechtzeitigen Handelns von Maria



» ROKA

Wilhelmovna Speranskaja Dokumente, die hitten
verloren gehen konnen, nicht nur Teil kirchlicher
und musealer Sammlungen, sondern bilden auch
die Grundlage einer offentlichen Ausstellung, die
kiinftigen Generationen zugénglich sein wird. Dieses
Beispiel unterstreicht, dass die Bewahrung des Kul-
turerbes nicht nur Aufgabe der Archive ist, sondern
auch Verantwortung eines jeden, der sich dessen
Wertes bewusst ist.

WISSENSCHAFT, RECHT UND ERINNERUNG:
DREI DIMENSIONEN DER ARBEIT MIT DEM
KIRCHENARCHIV

Unter den Forschenden, die sich an das Archiv
wenden, sind nicht nur Spezialisten fiir die Ge-
schichte der Russischen Orthodoxen Kirche. Das
Archiv erhilt Anfragen aus den Bereichen Kirchen-
musik, Emigrationsforschung und Genealogie. In
den vergangenen zwei Jahrzehnten wurden auf
Grundlage der Bestinde des Archivs der deutschen
Ditzese mehrere Monografien'?), zahlreiche Artikel,
Konferenzvortrige und Dissertationen!" erarbeitet.
Die Herkunft der Anfragen ist breit gefachert — aus
Japan, den USA, Grofibritannien, Polen, Spanien,

[13] Zum Beispiel: Kornilov, A. A. ,Lasst uns hiniiberfahren
ans andere Ufer...“ Die Tatigkeit des orthodoxen Klerus im La-
ger der Displaced Persons in Schleif$heim (1945-1951). Nishnij
Novgorod — Miinchen: Fakultit fiir Internationale Beziehungen
der Staatlichen Universitdt Nishnij Novgorod, Wissenschaft-
liches-Forschungszentrum ,,Russisches Ausland®, Kloster des hl.
Hiob von Pocdaev in Miinchen, 2011. - 140 S. [russ.]

Gawrillin, A. W. Lettische orthodoxe Geistliche auf dem
amerikanischen Kontinent. Moskau: Gesellschaft der Liebhaber
der Kirchengeschichte, 2013. - 407 S. [russ.]

Antonij (Doronin), Erzbischof von Grodno und Wolkowysk.
Erzbischof Benedikt (Bobkovskij) (1876-1951): Leben, kirchli-
cher Dienst und schriftliches Erbe. Minsk, 2024. — 140 S. [russ.]

[14] Zum Beispiel: Makovetskij, Arkadij, Erzpriester. Die
Russisch-Orthodoxe Kirche im Ausland: Entstehung und orga-
nisatorische Entwicklung ihrer Gemeinden auf kanonischem
Territorium der Russischen Orthodoxen Kirche und ihre Ver-
einigung mit der Mutterkirche (1990-2007). [russ.]

Slesarev, A. V. Kirchliches Leben der weiflrussischen Emig-
ration 1944-1991: Probleme der Organisation, jurisdiktionelle
Widerspriiche und Spaltungen. [russ.]

Fastovskiy, Dr. Andrej (Miinchen). Die kanonische Grund-
lage der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland und der
pastorale Beitrag der Vertreter ihrer deutschen Didzese zum
»Akt der kanonischen Gemeinschaft® (1991-2002). Studien zur
Auslandskirche (Band 3), Miinchen 2025.

Russland, Belarus, der Ukraine und weiteren Lin-
dern. Wie alle Einrichtungen der Di6zese untersteht
auch das Archiv dem Vorsteher der Deutschen Di6-
zese. Die Vielfalt der eingehenden Anfragen belegt
seine vielschichtige Rolle, die weit iber die Aufgaben
rein historischer Forschung hinausgeht. Grundsitz-
lich lassen sich die Anfragen in drei Hauptkategorien
einteilen.

THEMATISCHE ANFRAGEN

Thematische Anfragen stammen von Forschern,
die an wissenschaftlichen Projekten, Monographien,
Artikeln und Vortrdgen arbeiten. Sie interessieren
sich fiir bestimmte Aspekte des Lebens der Russi-
schen Auslandskirche, die Geschichte der russischen
Emigration sowie kulturelle und religiése Prozesse.
Solche Anfragen tragen zu einer vertieften Erfor-
schung der Archivbestinde und zur Einfithrung
neuer Daten in den wissenschaftlichen Umlauf bei.
Sie helfen, unser Verstdndnis historischer Ereignisse,
der Rolle der Kirche und einzelner Personlichkeiten
in der komplexen Epoche des 20. Jahrhunderts zu
erweitern.

SOZIAL- UND RECHTSANFRAGEN

Diese Kategorie umfasst Anfragen, die mit der
Wiederherstellung von Dokumenten oder der Be-
statigung von Geburts-, Ehe- oder Sterbefakten ver-
bunden sind - besonders relevant fiir Nachkommen
von Emigranten, displaced persons und diejenigen,
die einen Nachweis tiber ihre Herkunft suchen.
Fiir diese Menschen ist das Archiv nicht nur ein
Aufbewahrungsort der Vergangenheit, sondern ein
Instrument, um die Verbindung zu ihrem verlorenen
Erbe wiederherzustellen und aktuelle rechtliche
Fragen zu kldren. Jeder wiederhergestellte Eintrag
hilft einer Person, ihre Geschichte neu zu entdecken.

GENEALOGISCHE ANFRAGEN

Am personlichsten und emotionalsten sind die
genealogischen Anfragen. Menschen suchen Infor-
mationen iiber ihre Vorfahren - Priester, Gemein-
demitglieder, Fliichtlinge. Fiir sie wird das Archiv
zu einem Ort, an dem man die fehlenden Glieder
der Familiengeschichte finden, das Schicksal der
Verwandten erfahren und eine personliche Verbun-
denheit mit der Vergangenheit spiiren kann. Jedes
gefundene Dokument, jeder Eintrag iiber eine Taufe
oder eine Ehe ist nicht nur eine Tatsache, sondern
eine Entdeckung, die das familidre Gedichtnis wie-
derherstellt und die Generationen verbindet.

Der Bote ¢ 4/2025 31



» ROKA

SCHLUSSFOLGERUNG

Die Analyse des Archivs der Deutschen Ditzese
der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland
(ROKA) erlaubt eine Reihe von Schlussfolgerungen,
die seine Einzigartigkeit und seine vielschichtige Be-
deutung bestdtigen. Dieses Archiv ist nicht nur eine
Sammlung von Dokumenten der Diizese, sondern
eine wertvolle Chronik der russisch-orthodoxen Prd-
senz auf deutschem Boden, die bis ins 19. Jahrhundert
zurtickreicht. Seine Geschichte ist untrennbar mit
den kirchlichen Institutionen des kaiserzeitlichen
Russlands verbunden, und der Wert dieses Erbes
liegt vor allem in der geistlichen Dimension der
russischen Orthodoxie. Die Entstehungsgeschichte
seiner Bestdnde zeigt anschaulich, wie das insti-
tutionelle Gedéchtnis der Kirche die Erschiitte-
rungen der Epochen iiberstanden hat. Beginnend
mit Fragmenten der Archive von Botschafts- und
Kurortkirchen, iiber die tragischen Verluste wah-
rend des Ersten Weltkriegs, vereinte das Archiv ein
dokumentarisches Erbe, welches das Schicksal der
russischen Orthodoxie widerspiegelt. Im Unter-
schied zur vorrevolutiondren Zeit, als ein Grofiteil
der Dokumente iiber das Leben der Auslandsge-
meinden nach Russland iibermittelt wurde, wurden
nach 1917 die russischen kirchlichen Institutionen
im Ausland - darunter die Deutsche Diozese der
ROKA - zu wichtigen Zentren der Bewahrung
historischen Gedichtnisses.

Die bewegte Geschichte des Archivs, die von
Verlusten wahrend der Weltkriege und von unzu-
reichenden Aufbewahrungsbedingungen geprigt
ist, macht seine heutige Existenz umso wertvoller.
Der Verlust eines Teils der Berliner Bestinde im
Jahr 1945 sowie die Entscheidung, auf der Ebene
des Vikariats in der Nachkriegszeit Dokumente zu
vernichten, zeugen von der Fragilitit des histori-
schen Erbes. Zugleich unterstreichen sie jedoch die
auflergewohnliche Bedeutung des aufopferungs-
vollen Einsatzes der Didzesansekretére, denen es
gelang, den Grundbestand der Archivalien zu be-
wahren. Gerade ihr hingebungsvoller Dienst hat die
Weitergabe unschatzbarer Materialien an kiinftige
Generationen ermoglicht.

Dank seiner Vielfalt stellt das Archiv eine un-
ersetzliche Quelle fiir die Geschichte der russischen
Emigration, das Leben der Diaspora und ihre Be-
ziehungen zu den deutschen staatlichen und kirch-
lichen Institutionen dar. In seinen Dokumenten
spiegelt sich die Geschichte der besonderen Beziehun-
gen zwischen Russland und Deutschland sowie die

32 Der Bote ¢« 4/2025

tragischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts wider, die
in den Schicksalen der drei Wellen russischer Emigra-
tion ihren Ausdruck fanden. Besonders wertvoll sind
die Materialien, die die soziale Mission der Diozese
dokumentieren: die Hilfe fiir displaced persons,
Kriegsgefangene und ,,Ostarbeiter” sowie die seel-
sorgerische Unterstiitzung orthodoxer Christen in
der Sowjetunion.

Das Archiv dient nicht nur der wissenschaft-
lichen Forschung, sondern erfiillt auch eine wich-
tige sozial-rechtliche und genealogische Funktion,
indem es Menschen hilft, verlorene Dokumente
wiederherzustellen, ihre Wurzeln zu finden und die
Verbindung zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart zu erneuern. Seine fortlaufende Erweiterung
— auch durch die Aufnahme privater Nachlésse -
zeigt, dass das Archiv der Deutschen Diozese ein
lebendiger, sich entwickelnder Organismus ist, ein
Zentrum der Bewahrung historischen Gedacht-
nisses, kirchlicher Identitit und geistlichen Erbes.
Der Wert dieser Archivsammlung reicht weit iiber
die Grenzen der Didzese hinaus, da sie einen der
zentralen Bestandteile des gesamten Archivnachlas-
ses der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland
(ROKA) darstellt.



» Theologie

DiprL. THEOL., D1AKON NikoLAJ KLEIN, MUNCHEN

»DAS MYSTERIUM DER LIEBE”
DIE CHRISTLICHE EHE BEI JOHANNES CHRYSOSTOMOS

PROLOG: EIN NOTWENDIGER WIDERSPRUCH
s mag wie ein Paradoxon erscheinen:

&é)a Ausgerechnet einer der grofSten Lob-
redner der jungfraulichen Askese in

@ der Kirchengeschichte erweist sich als
einer der tiefsinnigsten Verteidiger der

christlichen Ehe. Dieser scheinbare Widerspruch im
Werk des Heiligen Johannes Chrysostomos entpuppt
sich bei ndherer Betrachtung als zwei Seiten der-
selben Medaille: der Suche nach der vollkommenen
Vereinigung des Menschen mit Christus.

I. ZWEI WACHTERINNEN DER
CHRISTLICHEN HEILIGKEIT

In kaum einem Lebensbereich unterscheidet sich
das christliche Menschenbild so fundamental vom
modernen Zeitgeist wie in seiner Auffassung von Ehe
und Familie. Fiir den orthodoxen Gldubigen ist die
Ehe kein mehr oder weniger verbindlicher Vertrag,
keine blof} weltliche Angelegenheit, sondern ein hei-
liges Mysterion, untrennbar mit seinem geistlichen
Weg verbunden. Zwar erkennt auch die sakulare
Gesetzgebung, wie etwa das deutsche Grundgesetz,
Ehe und Familie als schiitzenswert an. Doch der
aufmerksame Beobachter ist gendtigt festzustellen,
dass die tatsdchlichen gesellschaftlichen Verhiltnisse,
insbesondere im Westen, oft ehefeindlich sind. Ehen
werden seltener geschlossen, bestehende Verbindun-
gen leichtfertig gelost, und selbst intakt scheinende
Ehen sind keineswegs immer gliicklich. Verschiedene
Stromungen bestreiten den Wert der Ehe, leugnen
ihre Heiligkeit und trachten danach, den Menschen
fanatisch aus ihren ,,Fesseln® zu ,,befreien®. Vor allem
die fiir die christliche Ehe selbstverstandliche exklu-
sive Treue und Reinheit werden in der ,,aufgeklarten®
Welt zunehmend in Frage gestellt.

Dergleichen Tendenzen sind indes kein Novum.
Bereits die Urkirche sah sich mit der Diffamierung
der Ehe konfrontiert und suchte, sie gegen ihre Fein-
de zu verteidigen. Schon der Apostel Paulus warnte
vor denen, die die Ehe ablehnten oder verbieten
wollten. Unterschiedlichste Stromungen, deren So-
ziallehren von tibersteigerter Askese bis zur Ziigel-
losigkeit reichten, lassen sich unter dem Oberbegriff

der Gnosis zusammenfassen. Der Kampf gegen diese
Lehren war komplex, denn ,,Gewohnheiten rigoroser
sexueller Abstinenz [...] [wurden] als selbstverstiand-
lich betrachtet und ihre radikalen Prediger oft von
groflen Teilen der Kirche geduldet.!'! Die Grenze
zwischen echter, gottliebender Askese und einem
leibfeindlichen Menschenhass war nicht immer leicht
zu ziehen.

In der Auseinandersetzung mit Haresien und pa-
ganen Anfeindungen formulierten die frithen christ-
lichen Apologeten Lehren tiber das christliche Leben
und die Mysterien. Zunéchst schenkten sie der Ehe
vergleichsweise wenig Beachtung, ignorierten sie
jedoch nicht génzlich. Der hl. Irendus von Lyon
verurteilt die Lehre Markions, welcher die Ehe und
Familie ablehnte und ,,Ehe wie Unzucht als gleich
verderblich® erachtete, als ,,Gotteslasterung“.?) Wegen
der weiten Verbreitung solcher Irrlehren sah sich
die Kirche auf mehreren Synoden zum Einschreiten
gezwungen.” Die Apologeten und Kirchenvéter der
frithen Kirche verteidigten die Ehe nicht nur als
von Gott eingesetzt, sondern betonten ebenso den
Wert freiwilliger Ehelosigkeit. Tertullian, der die Ehe
schitzte und fiir gottlich eingesetzt hielt, bewunderte
gleichzeitig die Jungfraulichkeit:

»Siehe, sogleich auf der Schwelle treten uns

die beiden Wiichterinnen der christlichen Hei-

[1] Vgl. P. Brown, Die Keuschheit der Engel, Sexuelle Entsa-
gung, Askese und Korperlichkeit am Anfang des Christentums,
Miinchen/Wien 1991, S. 101.

[2] Irinaios von Lyon, Adversus haereses, 28, (deutsche Uber-
setzung aus der BKV).

[3] Besonders hervorzuheben ist hier neben den Apostoli-
schen Kanones, in denen der Ausschluss von Klerikern fiir das
Verlassen ihrer Ehefrauen ,,unter dem Vorwand der Frommig-
keit* festgelegt wird (c. 5), und ebenso die Lokalsynode von
Gangra im Jahr 340, die die sog. Eustathianer verurteilte. Diese
lehnten u.a. verheiratete Priester ab, riefen Laien dazu auf, ihre
Ehen aufzuldsen und trennten sich von der Reichskirche, die
ihnen zu lax erschien. Die Regeln dieser Synode belegen all
diese Meinungen mit dem groflen Anathema. Vgl. A. Anapliotis,
Heilige Kanones der heiligen und hochverehrten Apostel, St.
Ottilien 2009, S 29; ders., Ehe und Moénchtum im orthodoxen
kanonischen Recht, Eine Kanonessammlung mit den Kanones
der Lokalsynoden und der Kirchenviter, Miinster 2019, S. 80-83.

Der Bote ¢ 4/2025 33



» Theologie

ligkeit, die Monogamie und die Enthaltsamkeit,
entgegen, die eine in ihrer Ehrbarkeit in dem
Priester Zacharias, die andere in ihrer Unver-
sehrtheit in Johannes, dem Vorldufer; die eine
versohnt Gott, die andere verkiindet Christum;
die eine verkiindet den vollkommenen Pries-

ter, die andere stellt mehr vor als einen Prophe-

ten.“[4]

Den ehelichen Geschlechtsverkehr betrachtete er
zwar als ehrbar und siindlos, doch - wie viele Viter -
als Folge des Siindenfalls, da der Mensch im Paradies
jungfraulich gewesen sei. Diese Verbindung zwischen
der Wertschitzung der Ehe und der Bewunderung
der Jungfriulichkeit kann als exemplarisch fiir die
meisten Kirchenviter gelten.

Eine weitere Herausforderung fiir den gldubigen
Christen liegt darin, dass die tiberwiegende Mehr-
heit der Heiligen ehelos lebte oder als Mértyrer vor
allem fiir ihren Tod verherrlicht wurde. Es féllt da-
her nicht immer leicht, ein Vorbild fiir die eigene
Lebenssituation in der Welt zu finden. Insbesondere
die asketische Literatur ist hdufig direkt an Novizen
und junge Monche gerichtet und kann nicht immer
fruchtbar fiir das Leben in der Welt angewandt wer-
den. Da der Heilige Johannes Chrysostomos zu den
Vitern gehort, die am ausfiihrlichsten tiber die Ehe
schrieben, lohnt es sich, seinen Gedanken iiber die
Ehe, Ehelosigkeit und Familie nachzugehen.

[4] Tertullian, De monogamia, 8 (deutsche Ubersetzung aus
der BKV).

34 Der Bote ¢« 4/2025

II. D1E EHE BEIM HEILIGEN JOHANNES
CHRYSOSTOMOS
1. DAS IDEAL DER EHELOSIGKEIT

Um Chrysostomos’ Eheverstandnis zu begreifen,
muss man zunichst sein Ideal der Ehelosigkeit ver-
stehen. Wollte man seine Haltung in zwei Worten
zusammenfassen, schiene ,,Lieber nicht...“ treffend.
Wer seine Schriften zur Vorbereitung auf die Ehe
liest, konnte erniichtert feststellen, dass der Kirchen-
vater einen geradezu vor diesem ,,Fehler” bewahren
mochte. Doch dieser erste Eindruck triigt; in seinem
Werk finden sich durchaus auch hoffnungsvolle Per-
spektiven fiir die Ehe.

Chrysostomos wirkte im 4. bis zum frithen 5.
Jahrhundert, einer Bliitezeit des Monchtums. Ent-
tauscht von der Verwisserung der Kirche nach der
konstantinischen Wende, zog es viele Christen in die
Wiiste, um ihrer Berufung als ,,Heilige®, d.h. als der-
jenigen, die “nicht von dieser Welt sind”[5], gerecht
zu werden. Auch Chrysostomos lebte Jahre in stren-
ger Askese, bevor er zu predigen begann: zunéchst
war er etwa vier Jahre lang Schiiler eines syrischen
Monches in der Nihe seiner Heimatstadt Antiochien,
anschliefSend lebte er etwa zwei Jahre lang allein in
einer Hohle und kehrte nur aufgrund einer durch
seine strenge Askese bedingten Krankheit in die
Stadt zurtick. In seiner Zeit als Diakon (380-386)
verfasste er fiinf Werke, welche sich mit dem Ideal
der Jungfraulichkeit auseinandersetzen und die Er-
habenheit der Ehelosigkeit iiber die Ehe schildern. In
der Schrift Gegen die Feinde des Monchtums vertritt
er sogar die radikale Ansicht, das Heil sei nur in der
Einsamkeit (monachos, von mono — einer, allein) zu
erlangen. Seine zuriickhaltende, beinahe ablehnende
Haltung gegen die Ehe in diesen Frithwerken erklart
sich aus seiner asketischen Pragung, die noch wenig
Verstdndnis fiir den anderen Weg aufbringt. Um den
Rahmen dieses Beitrags nicht zu sprengen, beschréan-
ken wir uns an dieser Stelle auf seine Schrift Uber die
Jungfriulichkeit.

Diese Schrift, ein Kommentar zu 1 Kor 7, entfaltet
einerseits die Theologie der Ehelosigkeit, ist aber
auch eine Apologie der Ehe, denn Chrysostomos
grenzt sich entschieden von Gruppen ab, die die Ehe
diffamieren. Er stellt fest, dass die Jungfraulichkeit
ein Alleinstellungsmerkmal der Kirche sei:

[5] Das griechische Wort ,,aylog, ha-gios*: bedeutet ,,heilig
»geweiht“ oder ,kultisch rein“ und hat seine Wurzeln im Proto-

Indo-Europédischen im Stamm *h;yag-: ,opfern“ oder ,verehren®



» Theologie

»Das vortreffliche Gut des jungfrdulichen Standes
verabscheuen die Juden; es ist auch kein Wunder,
da sie sogar den aus einer Jungfrau geborenen
Christus verschmdhten: die Heiden bewundern
ihn und staunen dariiber: Eifer dafiir hat allein
die Kirche Gottes. !

Die , Ketzer, die jungfriulich leben, konne man
nicht als Jungfrauen ansehen, da sie Christus, von
dem die Reinheit ausgeht, nicht anverlobt seien und
zugleich die Ehe verdammen. Wer die Ehe als Siinde
ansieht, darf keinen Lohn fiir seine Enthaltsamkeit
erwarten, sondern wird vielmehr fiir das Aufstellen
eigener Gesetze bestraft. Im dritten Kapitel nennt er
seine Gegner namentlich: Markion, Valentinus und
Manes, deren Lehre er auf den ,,Menschenmorder
und Vater der Liige” (Joh 8,44) zuriickfiihrt. Ein ent-
scheidender Satz zeigt in diesem Zusammenhang den
Sinn aller Askese — wortlich Ubung - auf und warnt
davor, sie zum Selbstzweck zu machen:

»~Denn weder das Fasten, noch die Jungfriu-

lichkeit sind an sich gut oder bose, sondern sie

werden das Eine und das Andere erst durch die

Absicht derjenigen, welche sie iiben. !

Da in diesen Ketzern ,,gottlose Gedanken herum-
tummeln, sei ihre Askese nicht nur sinnlos, sondern
»schlimmer als jede Wollust“l*,, indem sie ihre Jung-
fraulichkeit zum Gotzen erheben. Chrysostomos
wehrt sich auch dagegen, in seinem Streben nach
Jungtraulichkeit selbst missverstanden zu werden:

»Du aber’, sagt man, ,gibst du nicht dasselbe

Verbot?’ Es sei ferne, dafs ich in deinen Wahnsinn

verfalle. ,Wie kommt es denn aber’, sagt man,

,dafs du ermahnest, ehelos zu bleiben?” Weil ich

iiberzeugt bin, daf8 der jungfrduliche Stand weit

ehrwiirdiger sei als die Ehe. Darum aber halte ich
die Ehe noch nicht fiir bose, ja im Gegentheil, ich
lobe sie sehr; denn sie ist fiir diejenigen, welche
sich ihrer in rechter Weise bedienen wollen, ein

Hafen der Enthaltsamkeit, indem sie die Aus-

schreitung der Natur verhindert.“?!

Hier betont der Heilige die Ehrbarkeit der Ehe,
macht aber deutlich, dass die Ehelosigkeit fiir ihn
tiber der Ehe steht, die eine ,,niedere Stufe der Tu-
gend”“ sei. Die Jungfraulichkeit tiberrage die Ehe
wie ,,der Himmel die Erde” und wie ,,die Engel die
Menschen®. Nach dieser Ketzerpolemik, die noch als

[6] Johannes Chrysostomos, De virginitate, 1 (deutsche Uber-
setzung aus der BKV).

[7] Johannes Chrysostomos, De virg..., 4.

[8] Johannes Chrysostomos, De virg..., 5.

[9] Johannes Chrysostomos, De virg..., 9.

Apologie der Ehe verstanden werden kann, wendet
sich Chrysostomos den ,Kindern der Kirche® zu,
um die Vorziige der Ehelosigkeit zu erldutern. Dem-
nach sei die Jungfraulichkeit als dauerhafter Zustand
und Lebensweg erst im neuen Bund aufgrund des
»Zuwachs[es] der Gnade“ moglich geworden. Im
Alten Testament hitten sich ,,nicht blof3 alle Ubrigen,
sondern auch Leviten und Priester, ja sogar Hohe-
priester, [...] die Ehe sehr angelegen sein® lassen. Der
Rat des Paulus, sich der Ehe zu enthalten (1 Kor 7,1),
sei ein Gebot Gottes, nicht etwa nur die personliche
Meinung des Paulus. Doch liege die Vortrefflichkeit
des Jungfrauenstandes in der Freiwilligkeit. Auf3er-
dem sei die Ehe, wie auch bei anderen Autoren vor
ihm, eine Folge des Siindenfalls; Adam und Eva leb-
ten urspriinglich jungfraulich, geschmiickt mit dem
»konigliche[n] Gewand® der Jungfraulichkeit, das
nach dem Fall vom ,,sterbliche[n] und sklavische[n]
Kleid* der Ehe ersetzt worden sei.!"”

Den logischen Einwand der Fortpflanzung, zu der
Gott den Menschen in Gen 1,28 beauftragt, entkraftet
Chrysostomos als Ausrede derer, die ,,aus Schwéche
des Willens die Miihen des jungfraulichen Standes
verschmihen® Erstaunlicherweise halt er die Ehe
nicht fiir notwendig, da Gott weitere Menschen selbst
hitte schaffen konnen. Fruchtbarkeit verwirkliche
sich nicht in der Ehe, sondern vielmehr im Wort
Gottes, denn auch Ehen bleiben kinderlos, wenn Gott
dem Ehepaar kein Kind durch sein Wort schenkt,
was er am Beispiel des Patriarchen Abraham belegt.
Nicht die Jungfréiulichkeit, sondern die Stinde fiihre
zum Aussterben, wie die Sintflut zeige. ,Wo der Tod,
da ist die Ehe“!""). Im neuen Bund sei die Riickkehr
zum urspriinglichen Zustand méglich. Gott habe die
Jungfraulichkeit nur aus nachsichtiger Menschen-
liebe nicht frither geboten, um keinen ,,gréferen
Fall“ zu verursachen und keine “heftigere Flamme”
zu erzeugen.

Chrysostomos kennt die Schwierigkeiten der
Jungfraulichkeit. Die Seele miisse unempfindlich
sein gegen Schmerzen, denn ,,die Macht der Wollust
ist ebenso grof3, wie die des Feuers und Eisens® (vgl.
Spr 6,28); sie bediirfe der Hilfe Gottes. Die Jungfrau
miisse stindig wachsam im Kampf gegen die Lust
und gegen bose Geister sein. In diesem Kampf liege
die Vorziiglichkeit der Enthaltsamkeit; mit den Wor-
ten: ,,Sage mir nun, sollte wohl Jemand es wagen, Ehe
und Vergniigen zu vergleichen mit einer so erhabe-
nen Sache?“ bringt er dies deutlich zum Ausdruck.

[10] Johannes Chrysostomos, De virg..., 14.
[11] Johannes Chrysostomos, De virg..., 14.

Der Bote « 4/2025 35



» Theologie

Selbst Aussagen der Schrift, welche die Ehe zu
bejahen scheinen, deutet Chrysostomos als ver-
steckte Aufforderungen zum Verzicht auf die Ehe:
Die Aussage des Paulus: ,,Die Frau verfiigt nicht iiber
ihren Leib, sondern der Mann. Ebenso verfiigt der
Mann nicht tiber seinen Leib, sondern die Frau“ (1
Kor 7,4), interpretiert Chrysostomos als ,,Koder*,
mit dem der Apostel seine Schiiler ,,der Ehe ent-
fremden*!"?, und fiir die Jungfraulichkeit gewinnen
mochte. Auch in der Reaktion der Jiinger Christi auf
das Scheidungsverbot (Mt 19,10) sieht er das besta-
tigt. Sogar in Paulus’ Aufruf ,Entziehet euch einan-
der nicht“ (1 Kor 7,3) sieht er eine Aufforderung zur
Jungfraulichkeit, da hier die Unfreiheit der ,,Tyrannei
der Ehe“ aufgezeigt werde.!"” Enthaltsamkeit um
des Gebets willen hielt er fiir dringend empfohlen,
da eine ,zerflossene und von der Begierde nach
dem Weibe verweichlichte Seele“ nicht recht beten
konne, auch wenn ,,die Ehe ehrbar, und das Ehebett
unbefleckt” (Hebr 13,4) ist!™4.

Sein Rat zur Ehelosigkeit entsprang nicht Leib-
feindlichkeit, sondern asketischer Erfahrung: Fiir
Johannes, als einem Mann Gottes, war es eine Selbst-
verstandlichkeit alles zu opfern, was seiner vollkom-
menen Vereinigung mit Christus im Wege stand. Die
Ehelosigkeit war fiir ihn Freiheit, denn ein Ehemann
miisse sein Beten und Fasten opfern, um der ,Geil-
heit [seiner Frau] zu dienen“!*®!. Doch auch in dieser
- zugegeben enttauschenden - Sicht schimmert eine
Wertschitzung der Ehe durch: Chrysostomos betont
die hohe Verpflichtung der Ehepartner zueinander,
die sogar iiber das Gebet und Fasten gestellt wird.
Und noch klarer wird dies in folgenden Worten, die
dennoch seinen Gedanken der extremen Unfreiheit
in der Ehe unterstreichen:

«Diejenige, welche Enthaltsamkeit iibt wider den

Willen ihres Mannes, geht nicht nur der Beloh-

nung der Enthaltsamkeit verlustig, sondern wird

zur Verantwortung gezogen fiir seinen Ehebruch,
und zwar strenger als er selbst. Warum? Weil
sie, da sie ihn der gesetzmdfSigen Vereinigung
beraubt, ihn in den Abgrund der Unzucht stofst.
Wenn sie kein Recht hat, dies auch nur kurzzeitig
ohne seine Einwilligung zu tun, welche Entschul-
digung kann sie aufweisen, da sie ihn dauernd
dieses Trostes beraubt.»'!
[12] Johannes Chrysostomos, De virg..., 28.
[13] Vgl. Johannes Chrysostomos, De virg..., 28.
[14] Johannes Chrysostmos, De virg..., 30.
[15] Ebd.
[16] Johannes Chrysostomos, De virg..., 48.

36 Der Bote + 4/2025

Der junge Chrysostomos tat sich mithin zunéchst
schwer dabei, die Ehe und die Enthaltsamkeit glei-
chermafien als Gnadengaben anzuerkennen und
neigte insbesondere nach seiner Riickkehr aus dem
abgeschiedenen asketischen Leben in die Stadt und
vor seiner Priesterweihe dazu, seine hohen monas-
tischen Anforderungen auch in der Welt zu fordern.
Die Ehe diene dazu, der Verurteilung zu entgehen,
nicht aber, bewundert zu werden, denn , Letzteres
kommt allein der Jungfraulichkeit zu; der Verheira-
tete hingegen muss sich begniigen zu horen, dass er
nicht gesiindigt habe.“!'”!

Er vertrat in dieser Zeit also eine ,Wertepyra-
mide, deren hierarchische’ Spitze die ,Monchstu-
genden' der freiwilligen Ehelosigkeit bilden!"s) Im
Laufe seiner pastoralen Erfahrung als Priester und
Bischof entwickelte er eine tolerantere Haltung. Er
kam zu dem Schluss, dass die Ehelosigkeit zwar der
sicherste Weg zur Vollkommenheit sei, aber nicht
per se Vollkommenheit darstelle. Aus dem spateren
Werk des Chrysostomos, der zeitlebens ein Bewun-
derer der Ehelosigkeit blieb, lasst sich nicht mehr die
Idee eines ,,Zwei-Klassen-Christentums®, bestehend
aus der niederen Schicht der Verheirateten und der
hoheren der Monche, ableiten, was in De virginitate
noch durchaus so gelesen werden kann.

2. DER SINN DER EHE

Die Ehe hat viele Funktionen. Wihrend frither
die soziale Absicherung im Vordergrund stand, er-
warten heute viele emotionale Sicherheit von der
Ehe. Die hdufigste Antwort auf die Frage nach dem
Sinn der Ehe lautet wohl: ,,Ich méchte mein Leben
mit der Person teilen, die ich liebe.“ Doch was unter
dieser Liebe verstanden wird, unterscheidet sich
fundamental. In der sdkularen Welt ist sie oft ich-
bezogen; im christlichen Verstandnis ist sie du-be-
zogen, altruistisch und opferbereit. Im kirchlichen
Milieu wird oft die Fortpflanzung als Hauptzweck
verstanden, was dem Wesen des christlichen Ehever-
standnisses jedoch nicht gerecht wird, weshalb unser
Kirchenvater dieser Ansicht viel entgegenzusetzen
hat. Die Vorstellung, Sexualitdt werde nur um des
Fortbestands der Menschheit willen ,,geduldet®, ist
ein Missverstandnis der christlichen Anthropolo-
gie und eine Fehlentwicklung der abendldndischen
Theologie. Diese beruht zu erheblichen Teilen auf
der Erbsiindenlehre des Augustinus, der die Erbsiin-
de in einer engen Verbindung mit der menschlichen

[17] Ebd.
[18] A. M. Ritter, a.a.0., S. 68.



» Theologie

Sexualitdt sah und daher eine Riickkehr zu Gott nur
durch eine Flucht aus dem menschlichen Kérper fiir
moglich hielt.[")

Die Zeugung von Nachkommen war fiir Johannes
durchaus eine wichtige, natiirliche Aufgabe der Ehe.
Ihm ging es jedoch weniger um den Fortbestand
der Menschheit, da die Erde bereits hinreichend
bevolkert sei.” Gleichzeitig habe die Vermehrung
durch die Geburt Christi teilweise ihren Sinn ver-
loren, da der alttestamentliche Wunsch, den Messias
hervorzubringen, erfiillt sei. Die vorrangige Aufgabe
der Ehe sah er in der Regulierung der Lust und in
der Vermeidung von Unzucht. Dennoch findet er
groflartige Worte fiir die Entstehung von Kindern:

»Sie gehen hinein, um ein Leib zu werden. Sieh,

abermals ein Geheimnis der Liebe! Wenn die

zwei nicht eins werden, so bringen sie kein Mehr
hervor, solange sie zu zweit bleiben; sobald sie
sich aber zur Einheit verbinden, dann vermeh-
ren sie sich. Was lernen wir daraus? Dass in

[19] Vgl. . Chryssavgis, Love, Sexuality and the Sacrament of
Marriage, Brookline 1998, S. 5f; Anm. 9; zu Augustinus’ Einfluss
auf die Theologie und Ehelehre des Abendlandes s.: D. S. Bailey,
The Man-Woman Relationship in Christian Thougt, London
1959; P. Sherrard, Christianity and Eros, London 1976; E. A.
Clark, Women in the Early Church, Collegeville 1983; zum Ver-
gleich des Eheverstandnisses von Chrysostomos und Augustinus
vgl.: M. Grigorevskij, a.a.0., S. 270-286.

[20] Bemerkenswerterweise hielt auch Tertullian vor ihm die
Welt fiir iiberbevolkert — erstaunlich angesichts der damaligen
Bevolkerungsdichte. Die Weltbevolkerung zu Beginn des ersten
Jahrtausends wird auf etwa 250 Mio geschitzt, was etwa 3% der

heutigen Weltbevolkerung enspricht.

der Vereinigung eine grofle Kraft liegt. Gottes
schopferischer Geist hat im Anfang den einen
in zwei geteilt, und um zu zeigen, dass derselbe
auch nach der Teilung noch eins bleibe, nicht
zugelassen, dass einer zur Zeugung hinreiche.
Denn der noch nicht (ehelich Verbundene) ist
nicht einer, sondern nur die Hdlfte von einem;
und es leuchtet ein, dass er sich ebensowenig
fortpflanzen kann, wie friiher (vor der Teilung).
Hast du gesehen, was fiir ein Geheimnis die Ehe
ist? Aus einem (Menschen) machte Gott noch
einen, und indem er diese zwei wiederum eins
machte, stellt er so den einen wieder her. !
Kinder zu gebédren war nicht das einzige, aber
ein sehr bedeutendes Ziel: ,Das Kind 14f3t sich mit
einer Briicke vergleichen.“ Die drei werden zu einem
Fleisch, ,indem das Kind die beiden Eltern innig
miteinander verbindet.“ Die eheliche Verbindung
ist nicht da, um Kinder hervorzubringen, sondern
Kinder, die aus ihr als Frucht der innigen Verbin-
dung hervorgehen, stirken und vertiefen diese Ver-
bindung. Paul Evdokimov beschreibt dies im Geiste
des Heiligen Johannes:
»Auch die eheliche Verbindung selbst ist Fiille.
Sie kann aber auch aus ihrer eigenen Uberfiille
heraus eine neue Qualifikation erlangen: Va-
terschaft oder Mutterschaft. Das Kind, das aus
dieser ehelichen Gemeinschaft geboren wird, ver-

[21] Johannes Chrysostomos, In epistulam ad Colossenses

commentarius, 12, 5 (deutsche Ubersetzung aus der BKV).



» Theologie

lingert sie und bekriftigt die bereits vollkommen

verwirklichte Einheit %%

Der ,,Erfolg” einer Ehe hangt zwar nicht von der
Kinderzeugung ab, doch bewusster, egoistischer
Verzicht darauf mindert ihren Wert. Wer freiwil-
lig ablehnt, ,was allen anderen das Siifleste und
Liebste ist, ndmlich Kinder zu haben®[23], sagt uns
Chrysostomos, der lehnt Gottes Segen ab. Wahre
christliche Liebe weitet sich, breitet sich aus und ist
schopferisch. Zwei Liebende griinden keine ,.eigen-
stichtige Gemeinschaft®, sondern 6ffnen sich der
Welt und werden zu ,,Mitschopfer[n] Gottes®. “In-
sofern kann die Kinderzeugung nicht als Zweck-
bestimmung der Ehe angesehen werden, sondern
als Ausfluss der Liebe, der zum Leben fiihrt.“ Die
Liebe ist keine Konstante, die, einmal an einem Ziel
angekommen, sich nicht mehr fortbewegt. Sie ist
vielmehr dynamisch und strebt in einem unauf-
hérlichen Prozess nach ihrer Vervollkommnung in
Gott. Diese Vervollkommnung realisiert sich unter
anderem darin, dass Mann und Frau das Eben-
bild Gottes auf Erden vervielfaltigen und ihre Liebe
diesen neuen Geschopfen entgegenbringen. Liebe
kann ihrem Wesen nach nicht unfruchtbar sein,
aber die Fruchtbarkeit kann sich auf verschiedenen
Wegen realisieren, denn auch kinderlose Ehepaare
konnen ihre Liebe verbreiten, beispielsweise durch
die Aufnahme von Waisen. Wer den Wert einer Ehe
von Kindern abhédngig macht, degradiert sie. Eine
kinderlose Ehe fiir gescheitert zu erkldren, verstief3e
»gegen den Sinn ihrer personalen Gemeinschaft®.**

Einen anderen, hoher geschitzten Zweck der
Ehe sieht Chrysostomos in der Regulierung der
Lust. Hierin liege eine heilsame Funktion fiir den
schwachen Menschen, denn die Ehe sei vor allem
dafiir eingesetzt worden, den Unenthaltsamen vor
»Bosheit und Liisternheit“ zu bewahren.!*! Daher
sei die Ehe keine rein irdische Institution, sondern
wichtig fiir das Seelenheil.

»Denn denjenigen, die sich auch jetzt noch in

diesen Lastern wiilzen, oder ein Leben nach Art

der Schweine fiihren, oder in den Hurenhiusern
umkommen wollen, niitzt die Ehe nicht wenig,
weil sie dieselben von jenem Schmutze und jener

[22] P. Evdokimov, The Sacrament of Love, Crestwood NY
1995, S. 121. Ubersetzung der Redaktion.

[23] Johannes Chrysostomos, In Mattheum homiliae, 28, 5.

[24] A. Kallis, Brennender, nicht verbrennender Dorn-
busch..., S. 207.

[25] Johannes Chrysostomos, De virg..., 19.

38 Der Bote ¢« 4/2025

Noth befreit, und in der Heiligkeit und Keusch-

heit erhdlt. !

Selbst der strenge junge Johannes erkennt hier
die ,Heiligkeit und Keuschheit“ der Ehe an und
unterscheidet sich darin von den leibfeindlichen Ha-
retikern. Die monogame Ehe biete einen geordneten
Rahmen, der den Menschen vor Ausschweifung be-
wahre und ihm so als Rettung diene. Fiir denjenigen,
der dieser Hilfe nicht bedarf und ein jungfrauliches
Leben fithren kann, sei die Ehe jedoch tiberfliissig.

Ein besonderer Dienst der Ehepartner liege in der
gegenseitigen Hilfe auf dem Weg zur Vergéttlichung.
Mann und Frau sollen durch ihre Ehe zu ihrer per-
sonlichen Vervollkommnung voranschreiten, indem
sie sich gegenseitig zum Guten, zur Tugend und zur
Liebe erziehen.”” Sogar Schwichen kénnen dem
anderen nutzen:

»Aber was wirst Du sagen, wenn die Frau streit-

stichtig und sorglos ist und noch eine Vielzahl

anderer Fehler hat? Dies alles ertrage in Ruhe
und entlasse sie wegen ihrer Fehler nicht, son-
dern korrigiere sie. Um zu wissen, wie der Leib
zu heilen ist, nimmst Du die Stelle des Hauptes
ein[...] Eine fromme und verstindige Frau muss
in der Tat den Mann zuerst bilden und seine

Seele nach ihrem Wunsch in Ordnung bringen;

er wird weder auf seine Freunde noch Lehrer und

auch nicht auf die Altesten héren, wenn sie ihn
belehrt und berdt. !

3. DIE CHRISTLICHE GESTALTUNG DER EHE

Lange bevor verschiedene Gesellschaftstheorien
tiber die Familie als ,,Keimzelle der Gesellschaft®
aufkamen, schrieb Chrysostomos der Ehe eine zen-
trale Rolle fiir das Funktionieren der Gesellschaft
zu. Eine Krise der Familie ist zwangsldufig ,,immer
auch der Ausgangspunkt fiir die geistig-spirituelle
Krise der Gesellschaft®, wihrend gesunde Familien
»Grundlage fiir Wohlstand und Stabilitit der Ge-
sellschaft® sind.l*”!

Chrysostomos hatte klare Praferenzen fiir den
christlichen Lebensweg, einschliefSlich der Ehe. Er
wandte sich entschieden gegen die Meinung, Tugend
und Askese seien Sache der Monche. Die Ausrede

[26] Ebd.

[27] Vgl. J. Purié, Die Philosophie der Padagogik bei Johannes
Chrysostomos, Belgrad 2012, S. 190.

[28] Johannes Chrysostomos, in Iohannem homiliae, 61; zitiert
aus J. Purié, a.a.0., S. 190.

[29] So der serbische Bischof Jovan (Purié), J. Purié, a.a.O., S.
184.



» Theologie

»1ch bin doch kein Ménch...“ lief§ er nicht gelten;
denn die Heiligkeit gehore nicht den Ménchen, son-
dern sei Berufung eines jeden Christenmenschen.

»Damit wir nun ihn [den Herrn] zu sehen ge-

wiirdget werden, so lasset uns — wir mogen im

jungfriulichen Stande oder in der ersten oder

zweiten Ehe leben — nach der Heiligung trach-
ten, auf daf§ wir des Himmelreiches teilhaftig

werden. ‘B!

Die Monche und Kloster hatten fiir Chrysosto-
mos mitunter auch eine padagogische Funktion,
denn an diesen sollen sich die Familien orientieren,
wenn sie sich ein ,,Familien-Typikon® erstellen. Die
Hauser der Familien sollen vor allem eines sein - be-
scheiden. Anstelle von luxuriésen Mébeln sollen die
Hauser von Tugenden geschmiickt werden. Auch im
Gebet sollen die Familien den Ménchen nacheifern:
Neben dem héufigen Kirchgang, hilt er das gemein-
same Gebet der Ehepartner fiir sehr bedeutend und
auch das ndchtliche Gebet legt er den Familien nahe,
auch den kleinen Kindern. Auch Pilgerfahrten zu
Klostern hilt er fiir sehr niitzlich.

»Ahmen wir darum das Leben der Monche nach,

damit wir auch die Friichte davon ernten, die

uns allen zuteilwerden mogen durch die Gnade
und Liebe unseres Herrn Jesus Christus, dem

Ehre und Macht sei in alle Ewigkeit. Amen!“1%

Abrahams Gastfreundschaft nachahmend, sollten
die Héuser offen fiir Arme Kranke und Reisende sein
und neben der Gebetsecke solle eine Spendendose
tiir Bediirftige angebracht werden.

Die Erziehung der Kinder sah Chrysostomos als
zentrale Aufgabe der Ehe. Fiir ihn war das Eltern-
haus die ,,natiirliche Schule®, in der die Kinder die
wichtigsten Fahigkeiten fiir das Leben erlernen. Vor
allem in der Liebe der Eltern zueinander liege eine
padagogische Dimension. Insbesondere heute ist
dieser Wert in vielen Féllen in Vergessenheit geraten,
denn ein grofler Teil der Bildung und Erziehung
geschieht auflerhalb dieses Rahmens in Einrichtung
wie Kindergiarten und Schulen, wihrend die Eltern
arbeiten und danach oftmals kaum noch Energie fiir
die Kindererziehung aufbringen kénnen.

[30] Das Verhiltnis des HI. Johannes zur zweiten Ehe war
duflerst negativ, insbesondere in seinen beiden Briefen an eine
junge Witwe zeichnet er ein klares Bild von der zweiten Ehe und
versucht, ihr mit allen Mitteln davon abzuraten; vgl. Johannes
Chrysostomos, Ad viduam iuniorem.

[31] Johannes Chrysostomos, In epistulam ad Corinthios argu-
mentum et homiliae, 19, 6 (deutsche Ubersetzung aus der BKV).

[32] Johannes Chrysostomos, in Matth..., LXX, 5.

In seiner Schrift Uber die Hoffart und Kindererzie-
hung hinterldsst Chrysostomos sein padagogisches
Programm. Es legt den Fokus auf die Kultivierung
der Tugenden und das Vermeiden von Leidenschaf-
ten. Die Eltern vergleicht er mit Kiinstlern, die ihre
Kunstwerke mit viel Feingefiihl zur Vollkommen-
heit fithren, aber auch mit Konigen, die ihre Stadte
vor Fremden verteidigen miissen. Das wichtigste
Element der Erziehung sieht Chrysostomos in der
Kenntnis und Vermittlung der HI. Schrift:

»Und wenn du nur diese eine Regel in die Seele

des Kindes einpflanzen kannst, wirst du keinen

Erzieher brauchen®!

Die richtige Erziehung der Kinder ist in doppel-
ter Weise wichtig fiir die christliche Ehe, denn nur
durch sie konnten neue Generationen gliicklicher
Ehen entstehen. So wirke sich eine reine christ-
liche Ehe fruchtbar auf die ganze Gesellschaft aus.
Ehen, die die Tugend der Keuschheit kultivieren
verspricht er:

»Reicher Segen wird auf ihren Kindern ruhen,

und Friede und Eintracht wird in ihrem Hause

wohnen. Y

Anders als andere Viter erkennt Chrysostomos
der ehelichen Sexualitét einen eigenstdndigen Wert
zu, der sich nicht nur von der Fortpflanzung ableitet,
sondern die Einheit festigt.

» Wie werden sie aber auch zu einem Fleische?
Als wenn man das lauterste Gold nimmt und
mit anderem Golde zusammenschmilzt, gerade-
so verhiilt es sich auch hier: die Gattin hegt und
nahrt den befruchtenden Keim, den sie in der
ehelichen Vereinigung mit Lust empfingt, und
indem sie von dem Ihrigen dazu beitrdgt, gibt
sie dem Manne das erhaltene Kleinod wieder
zuriick. “B°

In diesem Abschnitt geht es zwar um ein in der
Ehe entstehendes Kind, dennoch wird die Lust we-
der geleugnet noch verdammt, sondern als etwas
Positives verstanden. Etwas spéter wird dieser Ge-
denke noch deutlicher.

~Wie nun, wenn sie kein Kind bekommen? Wer-

den die zwei dann nicht (zu einem Fleische)

werden? Doch; denn die eheliche Beiwohnung
bringt diese Wirkung hervor, da sie die Leiber
der Gatten zu einer unzertrennlichen Einheit
[33] Johannes Chrysostomos, O TIecIaBUM 1 O TOM, KaK
TOJ/DKHO POIUTENIAM BOCIUTBIBATD feTelt, 40.
[34] Johannes Chrysostomos, In epistulam ad Thessalonicenses
homiliae, 5, 4 (deutsche Ubersetzung aus der BKV).
[35] Johannes Chrysostomos, In Col..., 12, 5.

Der Bote ¢ 4/2025 39



» Theologie

verbindet. Und gleichwie der, welcher wohlrie-

chende Salbe in Ol mischt, daraus ein einziges

Ganzes macht, geradeso verhilt es sich auch

hier. ¢l

Die ,,eheliche Beiwohnung» ist es, die Mann und
Frau zu einem Fleisch werden lasst. Diese tiefe Ver-
bindung ist das Ziel der ehelichen Sexualitdt, die
dem Menschen als natiirliches Bediirfnis von Gott
gegeben ist. Anders als lebensnotwendige Bediirfnis-
se wie Luft und Nahrung sei sie jedoch verzichtbar.
Dennoch ist die reine eheliche Sexualitit weder ver-
werflich noch unrein, sondern dient bei richtigem
Gebrauch dem geistlichen Leben.

»Kommt dann der Jiingling zu einer keuschen

Braut und sieht er nur ihre Reize, so wird seine

Liebe zu ihr grof, die Furcht Gottes aber noch

grofSer sein, und das wird dann eine herrliche

Ehe sein, in welche sie reine und unbefleckte

Korper mitbringen. %]

Chrysostomos gesteht: ,, Ich weif3, daf8 viele bei
diesen Worten verlegen werden®. Dies liege daran,
dass manche die Ehe durch , Ausschweifung und
Zuchtlosigkeit” verunehrt hitten. Nicht die Sache an
sich, sondern ihr falscher Gebrauch sei beschamend,
denn wie alle natiirlichen Leidenschaften, so kann
natiirlich auch diese pervertiert und verunstaltet
werden. In diesem Fall wird sie zu Unzucht, die
nichts mehr mit der Liebe zu tun hat, sondern zum
Gotzen wird und den Menschen unfrei macht, zu
lieben.

Die wahre Liebe (einschlief3lich der erotischen)
ist kein Grund zur Scham; mit dem Wort Eros be-
schrieben viele Vater die Liebe zwischen Gott und
Mensch. Solche Gedanken bringen uns in Ver-
legenheit, weil die Vorstellung des modernen Men-
schen von Eros und Sexualitit meist pervertiert und
von Stinde getriibt ist. Die Erotik begreifen wir als
einen Bereich der egoistischen Lustbefriedigung, die
letztlich zu einer ,, Irivialisierung von Sex“ und damit
zu einer ,,Entmenschlichung der Personlichkeit®
fuhrt.” Der heilige Johannes unterscheidet jedoch
zwischen natiirlicher und unnatiirlicher Begierde:

»Der Ehebruch ist nicht das Werk naturgemdfSer

Lust, sondern widernatiirlichen Frevels; denn die

[36] Vgl. Ebd; s. auch V. Fanaras, Die Stellung der ortho-
doxen Christen zu Themen der Sexualitit und Kinderzeugung,
Ethische Anmerkungen, OR 61 (3/2012), S. 288.

[37] Johannes Chrysostomos, In Thess..., V, 4.

[38] Vgl. J. Chryssavgis, a.a.0., S. 1f; zu nennen wiren u.a.
Dionysios und Maximos; Anm. 3 - 6.

[39] J. Chryssavgis, a.a.0., S. 3; UvV.

40 Der Bote « 4/2025

Begierde verlangt nur fleischliche Befriedigung
iiberhaupt, nicht eine solche Art der Befriedi-
gung. 14

Die positive Bewertung der ehelichen Sexualitat
bedeutet nicht Ziigellosigkeit. Askese, auch der tem-
pordre Verzicht auf den Beischlaf, sei unerlasslich
fiir Gebet und Fasten. Chrysostomos macht keine
genauen Vorgaben, deutet aber an, dass die Fasten-
tage auch Tage der Enthaltsambkeit sein sollten:

»Die Unenthaltsamkeit von der Frau wihrend

des Fastens [...] wird nicht bestraft, wird aber

auch keines Lobes gewiirdigt “*!

Dabei steht das gegenseitige Einvernehmen iiber
dem Verzicht, denn das Fasten auf Eigeninitiative,
ohne Riicksicht auf die Bediirfnisse des anderen,
riigt Chrysostomos scharf. Frauen, die aus ,Liebe
zur Enthaltsamkeit ihre Méanner verlassen®, trieben
diese zum Ehebruch?: ,Willst du dich dieser ge-
bithrenden Dienstbarkeit entziehen, so beleidigst du
Gott.»!* Darin sieht er eine List des Teufels, der ,,der
Stinde den Mantel der Frommigkeit umhangt“*4.

III. ScHLUSS

Vom Heiligen Johannes Chrysostomos konnen
wir sehr viel tiber die christliche Ehe lernen. Dieser
Beitrag konnte nur einen Bruchteil seiner Aussa-
gen behandeln, es lohnt sich also, selbst zu seinen
Schriften zu greifen. Jeder wird bei ihm etwas finden
— Laien wie Priester, Bischofe wie Monche, Reiche
wie Arme, Manner wie Frauen, Junge wie Alte. Wie
wir sahen, schien der junge Chrysostomos auf die
Ehe wie auf ein ,notwendiges Ubel“ herabzubli-
cken, doch dieser Eindruck wurde widerlegt. Man
kann ihn - dieses Leuchtfeuer der Jungfraulichkeit
— durchaus auch als einen Schutzpatron der christ-
lichen Ehe und Familie ansehen.

Moge der Heilige Johannes Chrysostomos uns
allen beistehen, den Verheirateten ebenso wie den
Unverheirateten, und uns zu dem einen Ziel des
christlichen Lebens leiten: zu Christus, welcher ist
~der Weg, die Auferstehung und das Leben® (Joh
11,25-26).

[40] Johannes Chrysostomos, in epistulam ad Galatas com-
mentarius, 5, 3 (deutsche Ubersetzung aus der BKV).

[41] Johannes Chrysostomos, K monopoit Brose, 2, 5 (https://
azbyka.ru/otechnik/Ioann_Zlatoust/k-molodoj-vdove/#0_2),
UvV.

[42] Johannes Chrysostomos, in Matth..., 86, 4.

[43] Johannes Chrysostomos, in Cor..., 19, 1.

[44] Johannes Chrysostomos, in Matth..., 86, 4.



AUS DEM LEBEN DER DIOZESE

Oktober-Dezember

OFFIZIELLES

PASTORALKONFERENZ

Am 19. September / 2. Okto-
ber 2025 fand in der Kirche der
heiligen GrofSmértyrerin Barba-
ra in Krefeld die Gemeinsame
Pastoralkonferenz der beiden
deutschen Diozesen der Russi-
schen Orthodoxen Kirche des
Moskauer Patriarchats und der
Russischen Orthodoxen Kirche
im Ausland statt.

Die Sitzung wurde eréffnet
vom Didzesanbischof der Berli-
ner Diozese des Moskauer Pat-
riarchats, Erzbischof Tichon von
Ruza, sowie Vikarbischof Hiob
von Stuttgart (ROKA). Erzpries-
ter Nikolai Artemoff verlas das
Gruflwort des Metropoliten Mark
von Berlin und Deutschland.

Im Jahr 2025 begeht die Or-
thodoxe Kirche den 1700. Jah-
restag des Ersten Okumenischen
Konzils von Nicda. In diesem
Zusammenhang referierten Erz-
priester Evgeny Murzin (MP)
zum Thema ,,Die Aktualitit des
Konzils von Nicda“ sowie Erz-
priester Professor Ioan Moga
(Ruméinische Orthodoxe Kirche,
Wien) - ,,Die pastorale Bedeu-

tung des Ersten Okumenischen
Konzils“).

Der zweite Arbeitstag der
Konferenz begann mit der Feier
der Géttlichen Liturgie in dersel-
ben Kirche. Gemaf3 Beschluss des
Heiligen Synods vom 1. Oktober
2023 wird jahrlich am 3. Oktober
die Synaxis der Heiligen des deut-
schen Landes begangen.

Im Anschluss an den Got-
tesdienst wurden die Sitzungen
fortgesetzt. Priester Konstantin
Anikin (MP) referierte tiber ,,Die
Rechte der Eltern und Pflichten
der Kinder in Deutschland®. Erz-
priester Ilya Limberger (ROKA)
hielt einen Vortrag zum Thema
»Das Sakrament der Beichte —
Probleme und Lésungsansitze in
der heutigen Praxis® Priester Ale-
xej Veselov (MP) stellte das Refe-
rat ,,Ekklesiologie: die Grenzen
der Kirche und ihre praktische
Bedeutung®“ vor. Den jeweiligen
Vortriagen folgten lebhafte Dis-
kussionen mit Beispielen aus der
pastoralen Praxis.

ERNENNUNGEN UND
AUSZEICHNUNGEN

Am 17./30. September wurde
wiéhrend der Liturgie des Patro-
natsfestes der heiligen Martyre-

 Teilnehmer der gemeinsamen Pdstbrdlkonferenz': der beiden;dé"utsghen Dibzesen der Russischen Orthodoxen Kirche

rinnen Fides, Spes, Caritas und
ihrer Mutter Sophia in Ettrin-
gen der Vorsteher der Kirche,
Erzpriester Georgij Kobro, mit
dem Recht zum Tragen des mit
Schmuck verzierten Kreuzes aus-
gezeichnet.

Am 1./14. Oktober 2025 wur-
de beim Gottesdienst zum Pat-
ronatsfest in der Kirche Maria
Schutz in Berlin der Diakon der
Gemeinde, Martin Val¢anov, fiir
seinen treuen und eifrigen Dienst
an der Orthodoxen Kirche mit
dem Recht zum Tragen des dop-
pelten Orars geehrt.

Am 10./23. Oktober 2025 wur-
de Priester Andrej German von
seinen Aufgaben als Kleriker der
Kirche des heiligen Grofimirty-
rers Panteleimon in Koln sowie
von seinen Pflichten als Kleriker
der Gemeinde der heiligen ge-
rechten Anna in Diiren entbun-
den und zum Kleriker der Kirche
des seligen Prokopij in Hamburg
ernannt.

Am 20. Oktober / 2. Novem-
ber 2025 wurde wéhrend der
Gottlichen Liturgie zum Patro-
natsfest in der Kirche der heili-
gen Mirtyrerin Zarin Alexandra
in Siegen der Vorsteher, Priester
Kirill Kreps, fiir seinen treuen
und gewissenhaften Dienst an

Der Bote « 4/2025 41



der Orthodoxen Kirche mit dem
Recht zum Tragen der Skufia aus-
gezeichnet.

Am 24. Oktober / 6. Novem-
ber 2025 wurde der Vorsteher
der Kirche der Gottesmutteriko-
ne ,,Freude aller Trauernden® in
Engen, Priester Michail Bondar,
mit dem Recht zum Tragen der
Skufia geehrt. Vor der Liturgie
wurde Nikolai Lupanov zum Le-
ser geweiht.

Am 27. Oktober / 9. Novem-
ber 2025 hat Bischof Hiob in der
Kirche zu Ehren des heiligen
Nikolaus in Stuttgart die Diako-
nenweihe von Sebastian Schmitt
vollzogen. Der neugeweihte Dia-
kon wurde der Nikolauskirche
in Frankfurt sowie der Kirche
zu Ehren der heiligen gerechten
Anna, der Mutter der Allerhei-
ligsten Gottesgebdrerin, in Diiren
als Kleriker zugewiesen.

Am 30. Oktober / 12. No-
vember 2025 wurde Erzpriester
Vyacheslav Evsegavon seinem
Dienst als Kleriker der Kirche
des heiligen frommen Fiirsten
Alexander Newski in Mannheim
entbunden und zum Kleriker der
Kirche der heiligen Neumartyrin,
Grofifiirstin Elisaveta, in Alzey
ernannt.

Am 10./23. November weihte
Metropolit Mark in der Miinche-
ner Kathedralkirche der hll. Neu-
martyrere und Bekenner Russ-
lands Nikolaj Klein zum Diakon.

42 Der Bote « 4/2025

» Chronik Oktober-Dezember

VISITATIONEN

Metropolit Mark visitierte die
Gemeinden der heiligen Mar-
tyrerinnen Fides, Spes, Caritas
und ihrer Mutter Sophia (17./30.
September), die Gemeinde Maria
Schutz in Berlin (1./14. Oktober),
die Gemeinde der Gottesmutter-
ikone ,,Freude aller Trauernden“
in Augsburg (24. Oktober / 6.
November) sowie die Gemeinde
des Erzengels Michael in Lud-
wigsfeld (8./21. November).

Bischof Hiob visitierte die
Kirche des heiligen Sergij von
Radonesch in Bad Kissingen
(25. September / 8. Oktober),
die Kirche der Gottesmutter-
ikone ,,Freude aller Trauernden®
in Augsburg (29. September /
12. Oktober), die Kirche Maria
Schutz in Regensburg (1./14. Ok-
tober), die Kirche Maria Schutz
in Salzburg (6./19. Oktober), die
Kirche des heiligen Grofimarty-
rers Panteleimon in Koln (13./26.
Oktober, 3./16. November), die
Kirche der Neumirtyrerin Zarin
Alexandra in Siegen (20. Oktober
/ 2. November), die Kirche der
Gottesmutterikone ,,von Kazan“
(22. Oktober / 4. November),
die Kirche der Gottesmutteriko-
ne ,Freude aller Trauernden® in
Engen (24. Oktober / 6. Novem-
ber), die Kirche des Erzengels
Michael in Ludwigsfeld (8./21.
November) sowie die Kirche des

S A R e 11 a:

heiligen Nikolaus in Salzgitter
(10./23. November).

KIRCHE UND GESELLSCHAFT

Im Kloster des heiligen Hiob
von Pocaev fand ein Treffen der
Hierarchen der Deutschen Dio-
zese mit dem Generalkonsul der
Republik Weifdrussland statt. Der
Generalkonsul besuchte aufler-
dem das neue Gebaude des Klos-
ters in Seyfriedsberg.

JUBILAEN

Am 6./19. Oktober besuchte
Metropolit Mark in Begleitung
von Protodiakon Varfolomey
Bazanov auf Einladung von
Bischof Irenei die Ziircher Ge-
meinde Maria Schutz. Metro-
polit Mark leitete die Vigil am
Samstag, dem 5./18. November,
sowie die Sonntagsliturgie am
6./19. November. Im Anschluss
an die Liturgie gratulierte Me-
tropolit Mark dem Vorsteher
der Gemeinde, Erzpriester Peter
Sturm, zum 30. Jahrestag seiner
Priesterweihe und tiberreichte
ihm den Orden des Archimand-
riten Antonin Kapustin.

Am 24. Oktober / 6. No-
vember 2025 stand Metropolit
Mark von Berlin und Deutsch-
land der Géttlichen Liturgie zum
Hauptpatrozinium der Kirche
der Gottesmutterikone , Freude



aller Trauernden® in Augsburg
vor. Eine besondere geistliche
Freude fiir die Gemeinde war
die Ubertragung der Reliquien
der heiligen Martyrerin Afra (+
304) in die Kirche, die von der
katholischen Schwester Kathari-
na ibergeben wurde. Am selben
Tag gratulierten der Hierarch,
der Klerus der Didzese sowie die
Gemeinde von Augsburg Diakon
Wladimir Wetzel herzlich zum
10-jahrigen Jubildum seiner Dia-
konweihe.

Am 8./21. November feierten
die Hierarchen der Deutschen
Diozese die Gottliche Liturgie in
der Kirche des Erzengels Michael
im nordlichen Miinchner Stadt-
teil Ludwigsfeld. An diesem Tag
beging die Gemeinde das 80-jéh-
rige Jubildum ihrer Griindung,
und zugleich das 60-jdhrige
Jubildum der Einweihung der
aus Stein neuerbauten Kirche.
Urspriinglich entstand die Ge-
meinde des hl. Erzengels Michael
sofortr nach Kriegsende im Mai
1945 in der Stadt Kempten. In
einem Gymnasium, in dem sich
damals ein Lager fiir Displaced
Persons befand, wurde die erste
Kirche eingerichtet. Dort kam
es zu einer gewaltsamen Aus-
lieferung der Fliichtlinge an die

» Chronik Oktober-Dezember

Sowjets durch amerikanische
Soldaten wihrend des Gottes-
dienstes. Glaubige wurden ver-
priigelt, die Soldaten stiirmten in
den Altarraum. Diejenigen, die
sich retten konnten zogen um ins
Lager fiir Displaced Persons (DP)
in Schleiflheim. In der dortigen
Barackenkirche zelebrierte im
Februar 1952 anlésslich der Sit-
zung der europdischen Bischofe
der Russischen Orthodoxen Kir-
che im Ausland der hl. Erzbischof
Johannes (Maximovic¢). Nach der
Auflosung des Lagers wurde die
Steinkirche erbaut in der Achat-
strafe 14 in Ludwigsfeld.

JUGENDARBEIT

Die Russisch-Orthodoxe Ju-
gend Deutschlands hat eine neue
Ausgabe des vierteljahrlichen
Newsletters ,,Blagovest — Bot-
schaft der Jugend“ veroffentlicht.
Der Nesletter ldsst sich unter fol-
gendem Link abonnieren: https://
roj-deutschland.de/newsletter

KLOSTER

Im Frauenkloster in Buchen-
dorf wurde am 28. September /
11. Oktober feierlich das zwan-
zigjahrige Jubildaum der Klos-

tergriindung begangen. Die
Gottliche Liturgie wurde von
Metropolit Mark von Berlin und
Deutschland zelebriert, gemein-
sam mit Erzbischof Tichon von
Ruza (Berliner Di6zese des Mos-
kauer Patriarchats), Bischof Ire-
nei von London und Westeuropa
sowie Bischof Hiob von Stuttgart.

Die Predigt hielt Bischof Ire-
nei. Sein Thema war ,,das Pre-
digen durch das Leben® indem
er an die Worte des Altvaters
Emilianos aus dem Athoskloster
Simonos Petras erinnerte iiber
das Monchsleben als ,,engelgleich
und evangeliumsgemaf3®. Bischof
Irenei betonte, dass die wahre
Predigt die Verwandlung des
Lebens in Christus sei. Die hei-
lige Neumdrtyrerin Grofifiirstin
Elisabeth, himmlische Schutzpat-
ronin des Klosters, ist ein hervor-
ragendes Beispiel eines solchen
Dienstes an Gott und den Men-
schen, dem die Schwestern der
Gemeinschaft nun seit zwanzig
Jahren folgen.

Zum Abschluss sagte Bischof
Irenei: ,,Moge das Leben der
Schwestern selbst ein Zeugnis
des lebendigen Evangeliums sein
und eine Moglichkeit, Christus
zu folgen bis zum Erbe des ewi-
gen Lebens.”

Der Bote « 4/2025 43



Chronik Oktober-Dezember

VERLAGSTATIGKEIT

Auf der Internetseite der Deut-
schen Diozese (www.rocor.de)
stehen nunmehr samtliche Aus-
gaben der Didzesanzeitschrift
»Kirchliche Nachrichten der
Orthodoxen Kirche in Deutsch-
land®“ (IlepxoBubie BegomocTn)
zur Verfiigung. Die Zeitschrift er-
schien von 1951 bis 1971 und war
das offizielle Publikationsorgan
der Deutschen Di6zese der Rus-
sischen Auslandskirche.

Das Ende des Jahres 2025 war
von einer neuen, fruchtbaren Zu-
sammenarbeit fiir den Verlag un-
seres Klosters gepragt: Erstmals
wurde eine russische Ubersetzung
der Werke des hl. Justin (Popovi¢),
angefertigt von Metropolit Mark,
gemeinsam mit dem Verlag des
Moskauer Patriarchats herausgege-
ben. Im Rahmen dieser Kooperation
wurde in einer Druckerei von Kazan
das ,Kommentar zum Evangelium
nach Matthédus® - ein grundlegendes
Werk von Vater Justin - gedruckt.

s

fronatsfest i

Die Redakteure des Verlags des Pa-
triarchats leisteten umfangreiche
Arbeit bei der Durchsicht und re-
daktionellen Bearbeitung, wodurch
die Textqualitit nochmals spiirbar
verbessert wurde. Mit Gottes Hilfe
wird dieses Buch den Anfang einer
ganzen Reihe von Ausgaben der
Werke des hl. Justin bilden, in Zu-
sammenarbeit mit dem Verlag des
Patriarchats. Inzwischen hat auch
die Arbeit an einer Neuauflage des
Kommentars zu den Briefen des hl.
Johannes des Theologen begonnen.

4 N
INHALT DIESER AUSGABE Unser ,,Bote® ist das offizielle Organ der Russischen Orthodoxen

Dio6zese des Orthodoxen Bischofs von Berlin und Deutschland.
1 Metropolit Mark (Arndt)

WEIHNACHTSBOTSCHAFT

Die Herausgeber und Redakteure sind gewissenhaft bestrebt, das
Gedankengut wiederzugeben, das mit der Lehre der Orthodoxen

2 Bischof Hiob (Bandmann) Kirche und unseres Episkopates tibereinstimmt. Bei allem Be-

Das GLAUBENSBEKENNTNIS ALS MYSTAGOGIE mithen der Autoren konnen jedoch Fehler Einlass finden. Die

: Verantwortung fiir solche Fehler liegt allein bei den Autoren und
7  HL Justin von Celije

Herausgebern der Zeitschrift. Weder die Bischofssynode noch
KOMMENTAR ZUM HEILIGEN EVANGELIUM

die Di6zesanverwaltung fithrt eine Vorzensur durch.
NACH JOHANNES

Der ,,Bote“ wird von der Bruderschaft des Klosters des HI. Hiob

il e g N S LG von Pocaev in Miinchen gedruckt und finanziert. Alle, die an

WAHRER GOTT VOM WAHREN GOTT : . . . . . .
seinem Erscheinen und seiner Verbreitung interessiert sind,

16 Erzpriester Valentin Asmus bitten wir um Geldspenden auf das Konto des Klosters:

METROPOLIT ANTONI] (CHRAPOVICKI)) Freundeskreis Kloster des hl. Hiob e.V. (HypoVereinsbank)

IBAN: DE04 7002 0270 0038 9177 30 « BIC: HY VEDEMM
mit einem entsprechenden Vermerk auf der Uberweisung.

UND DIE PANORTHODOXE EINHEIT

19 Kinstler Anatolij Vladimirovich
DAS ARCHIV DER BERLINER UND DEUTSCHEN Kleine Spenden sind in Form von Briefmarken mOgllCh.

DIOZESE DER RUSSISCHEN AUSLANDSKIRCHE Anschrift der Redaktion: ,,BOTE”

Kloster des HI. Hiob von Polaev
Hofbauernstr. 26 « 81247 Miinchen
Tel. (089) 20 31 90 85 Fax (089) 88 67 77

41 Aus dem Leben der Didzese Internet: www.derbote.online // www.rocor.de
OKTOBER-DEZEMBER \ /

33 Dipl. Theol., Diakon Nikolaj Klein, Miinchen
»DAS MYSTERIUM DER LIEBE”

44 Der Bote ¢« 4/2025






“,’gﬁ T,

o3 ~ a ] '?:oQ i;j S

|
/ N\\

00000

ISSN 0930 - 9047



	Bote 2025-4web.pdf
	V-Bote Umschlag 25-4web.pdf



