
Das Symbolon  
als Mystagogie

Nizäa – Ökumenisches 
Zeugnis der Kirche

Christliche Ehe
Mysterium der Liebe

Das Archiv der Diözese
Schlüssel zur Geschichte

Zum 20-jährigen

Jubiläum der

Gründung

des Klosters der 

hl. Großfürstin

Elisabeth

Buchendorf

Ve
rla

g 
de

s K
lo

ste
rs

 d
es

 h
ei

lig
en

  
H

io
b 

vo
n 

Po
ča

ev
 in

 M
ün

ch
en Der Bote

der deutschen Diözese der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland

45. Jahrgang							       № 4 | 2025



v

М4РК, M4.RK, 
Ми'Грополи'f' Берлинский и Герм,шский Metropolit von Berlin und Deutschland 

D-91-8489-25-ММ-па. Mtinchen, 20 August / 2 September 2025 

,,Maria hat das gute Teil erwahlt" 

Zum 20-jahrigen Bestehen des Юosters 

Mit Freude konnen wir das 20-jahrige Bestehen des Frauenklosters in Deutschland 
feiem, das dem Gedenken an die heilige Martyremonne Elisabeth gewidmet ist. 

Unter der Leitung von Abtissin Maria haben sich Frauen versammelt, die bereit sind, 
ihr Leben dem Dienst fiir Gott zu widmen und das Joch Christi auf sich genommen 
haben. In unserer Diozese ist ein neues Zentrum des Gebetes entstanden, das zu einem 
Mittelpunkt fiir viele Pilger geworden ist, die von hier aus das Licht Christi in die Welt 
tragen. 

Von besonderer Bedeutung in diesem Sinne sind auch die Lager fiir Madchen. Viele 
Madchen aus verschiedenen Gemeinden tragen die Warme der Liebe Christi von hier aus 
nach Hause und in ihre Кirchen. Der Auf enthalt im Kloster starkt sie in der Orthodoxie. 
Das Wissen und die Erfahrung des Lebens im Glauben geben ihnen Кraft, ihr Herz 
inmitten der nicht einfachen Welt, die sie umgibt, rein zu halten. 

Wir gratulieren den Schwestem dieses Klosters und wunschen ihnen geistige Кraft fiir 
ihre Gebetsanstrengungen! 

+ еfаы.1 r'-' А ,l..i1,

+ Mark, Metropolit von Berlin und Deutschland



Der Bote ◆ 4/2025     1

Metropolit von Berlin und Deutschland, Mark (Arndt)

Weihnachtsbotschaft
an die gottbehütete Herde der Deutschen Diözese

Christus wird geboren, preiset ihn!

D
ie christliche Welt feierte in diesem 
Jahr das 1700-jährige Jubiläum des 
Ersten Ökumenischen Konzils. Die-
ses Konzil verurteilte die arianische 
Häresie, definierte die Natur Christi 

als des mit Gott-Vater Wesenseinen wahren Gott, als 
Gottessohn und Gottmenschen – und offenbarte da-
mit den Sinn und die Bedeutung der Fleischwerdung 
Gottes. Im Nicänischen Glaubensbekenntnis heißt es 
von Ihm: „Der für uns Menschen und wegen unseres 
Heils herabgestiegen und Fleisch geworden ist, Mensch 
geworden ist, gelitten hat und am dritten Tage aufer-
standen ist, aufgestiegen ist zum Himmel, kommen 
wird, um die Lebenden und die Toten zu richten.“ 

Der Herr kam auf die Erde, um uns das ewige 
Leben im Guten zu schenken. Und Er sagte: „Nie-
mand ist gut außer Gott allein“ (Mt 19,17). In seiner 
Menschwerdung ist sein Geheimnis verborgen, für 
diejenigen aber, die es sehen wollen und an Ihn glau-
ben, ist es offenbar — das Geheimnis seiner Liebe. 
Vor Ihm und nach Ihm erschienen mannigfaltige 
Weise, Denker und Philosophen, Könige und Führer, 
Reformatoren und Revolutionäre, die allerlei unter-
schiedliche Wohltaten versprachen... Das jedoch, was 
uns der Sohn Gottes, Christus gab, konnte niemand 
und wird auch niemand je geben können. Mensch 
geworden, hat der Menschenliebende uns auf Seine 
göttliche Höhe erhoben, göttliches Leben geschenkt 
– durch Gnade vergöttlicht. 

Wir können nur dann als Christen leben, wenn 
wir selbst spüren, dass Er, nur Er und niemand sonst, 
uns das Gute, Unsterblichkeit und ewiges Leben 
schenkt. So lebten die Apostel, Märtyrer, Asketen – 
die Christen aller Zeiten.

Was einen Christen von allen anderen Menschen 
unterscheidet, ist das Gefühl der Ewigkeit in Chris-
tus. In Christus sind wir ewig, unsterblich, durch 
nichts und niemanden begrenzt. Die heiligen Vä-
ter haben uns diese ihre Erfahrung offenbart und 
im Glaubensbekenntnis klar dargelegt, dass jeder 
Mensch nur dann gemäß seiner Bestimmung leben 
kann, wenn er sich bewusst mit Christus und seiner 
Ewigkeit erfüllt. Jedes Gebet macht den Menschen 
voll dieser Ewigkeit und zugleich mit göttlichen Kräf-

ten. Mit ihnen erfüllen uns umso mehr die heiligen 
Mysterien der Kirche Christi. 

Das Glaubensbekenntnis, das vor 1700 Jahren an-
genommen und später ergänzt und bestätigt wurde 
auf einem anderen Ökumenischen Konzil, zeigt uns 
den Weg zum Leben. Diejenigen, die nicht glauben 
und sich nicht taufen lassen, bleiben in den Fängen 
des Todes: Wer nicht glaubt, wird verurteilt werden; 
wer aber an Christus glaubt, wird gerettet werden 
(Mk 16,16; Joh 5,17-47), denn der Glaube an Ihn ist 
Leben. Leben in Ihm und durch Ihn. Durch die Taufe 
werden wir von Ihm erfüllt, von all seinen Kräften. 
Das ist der Kerngedanke der Väter des Ersten Kon-
zils: Christus ist Gottmensch. Wer in Christus bleibt, 
empfängt immer seine göttlichen Kräfte. 

Unsere Aufgabe ist es, die bei der Taufe empfan-
gene Gabe zu bewahren, sie aufwachsen zu lassen, 
den heiligen Vätern sich mühend nachzueifern, bis 
wir zur Einheit des Glaubens und der Erkenntnis des 
Sohnes Gottes gelangen, zum vollkommenen Men-
schen, zum vollen Maß des Christusalters (Eph 4,13).

Geistiger Reichtum lässt sich nicht messen. Des-
halb betrachten sich die Streiter nicht als endgültig 
im Königtum Gottes angekommen, sondern – je 
mehr sie dessen Größe erkennen – eher als unzuver-
lässig, unerfahren und unwürdig, manchmal sogar 
als unglücklich und von Gott verlassen. Aber in 
Wirklichkeit werden sie immer vollkommener, denn 
„wer an mich glaubt, der wird die Werke auch tun, 
die ich tue, und er wird noch größere Werke tun“ (Joh 
14,12). Durch die Tugenden lässt der Glaube den 
ganzen Gottmenschen Christus in den Menschen 
einwohnen, und alle göttlichen Kräfte. Wir haben 
mit Ihm ein gemeinsames Leben, eine gemeinsame 
Unsterblichkeit, die Quelle dieses Lebens aber ist 
die alles überragende Liebe, die ganze, eine Heilige 
Dreiheit. 

Und siehe, nun wird unser Leben in Bethlehem 
geboren, das ewige Leben! Wir preisen es. Wir dan-
ken dem gütigen Gott für Seine großen, unermess-
lichen Wohltaten, dafür, dass Er unter uns geboren 
wurde und uns den Weg zur wahren Geburt eröffnet 
hat!

München-Berlin 2025



2     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

Einleitung

S
owohl im kirchlichen synodalen Be-
trieb als auch im ökumenischen Dialog 
kommen immer wieder theologische 
Dokumente zustande. Ihr Wert bzw. 
ihre Reichweite ist meist sehr begrenzt. 

Selten erfahren sie eine breite Rezeption über den 
überschaubaren Kreis der akademischen Theologie 
hinaus und nach kurzer Zeit verstauben sie in den 
Archiven der Kirchengeschichte. Das Glaubens-
bekenntnis von Nizäa und Konstantinopel ist nicht 
so ein Konsens-Dokument. Sowohl sein Ursprung 
als auch seine breite Verwendung zeugen davon, 
dass es über Jahrhunderte hinweg ein lebendiges 
Zeugnis des Glaubens und ein feierliches Gebet 
der Kirche geblieben ist. Es wird angenommen, 
dass als Grundlage des Glaubensbekenntnisses von 
Nizäa frühchristliche Taufbekenntnisse dienten[1], 
Texte aus dem liturgischen Leben der Kirche. Das 
Formular des Konzils wurde dann auch weiter bei 
der Taufe verwendet. Seinen sichtbarsten und ehren-
vollsten Platz jedoch hat das Glaubensbekenntnis 
in der Göttlichen Liturgie der orthodoxen Kirche 
eingenommen. Um seine Funktion gerade in diesem 
für die Kirche konstitutivem Sakrament zu verste-
hen, müssen wir den mystagogischen Charakter der 
Liturgie würdigen. 

Es kann als Verdienst der neueren liturgischen 
Theologie[2] angesehen werden, das mystagogische 
Verständnis der Liturgie wieder in den Fokus ge-
bracht zu haben, welches danach fragt, was mit 
den Teilnehmern der Liturgie geschieht, wie sie in 
das Sakrament, anders: Mysterium „eingeführt“ 
werden (Myst-agogie, gr. Ago = führen). Insbeson-
dere Protopresbyter Alexander Schmemann hat die 
mystagogische Deutung von der allegorisch-heilsge-
schichtlichen unterschieden und als ursprünglichere 
und authentischere dargestellt. Letztere hielt er für 
eine Fehlentwicklung, die Deutung der einzelnen 
liturgischen Handlungen und Gegenstände als Sym-
bole und Allegorien der heilsgeschichtlichen Ereig-
nisse aus dem irdischen Leben Christi „zu ihrem 

[1]  Vgl. Ernst Dassmann, Kirchengeschichte Bd. 2 (Kohlham-
mer Studienbücher Theologie; Bd. 11,2), Stuttgart-Berlin-Köln 
1999, S. 39.

[2]  Vgl. Karl Christian Felmy, Einführung in die orthodoxe 
Theologie der Gegenwart, Berlin-Münster 32014, S. 198f.

Gedächtnis“ – für den Ausdruck einer falschen 
Frömmigkeit. 

Wir möchten ihm so weit nicht folgen. Auch 
die Deutung bspw. des kleinen Einzugs mit dem 
Evangelium auf die Predigt Christi oder des großen 
Einzugs auf die Kreuzigung und Grablegung des 
Herrn sind weder als sekundär anzusehen, noch 
stehen sie im Widerspruch zur mystagogisch-ek-
klesiologischen Deutung der Liturgie als Sakrament 
des Himmelreiches.[3] Die lebendige Erinnerung des 
Lebens und des Erlösungswerkes Jesu Christi ge-
hört seit der ersten Stunde zu den grundlegendsten 
Elementen des Christentums.

Die liturgische Einbettung des 
Glaubensbekenntnisses

Zunächst möchten wir den heutigen Stand des 
Liturgieformulars vor, während und nach dem Cre-
do untersuchen. Das Nizäno-Konstantinopolitanum 
hält einen gebührenden Platz in der Chrysosto-
mos-Liturgie, unmittelbar vor dem Eucharistischen 
Kanon, also dem zentralen und ältesten Teil der Eu-
charistiefeier. Es wird eingeleitet durch den Ausruf 
des Diakons: „Lasst uns einander lieben, damit wir 
einmütig bekennen.“ Der Diakon ruft so in einem 
Atemzug zum Friedenskuss und zum Glaubens-
bekenntnis auf. Die Liebe und Einmütigkeit im 
Glauben sind zugleich Voraussetzung und Folge 
des Credo. Die Priester verneigen sich dreimal vor 
den mit dem Aer (gr. Ἀήρ – die dritte Abdeckung, 
die beides, Diskos und Kelch gemeinsam bedeckt), 
bedeckten  Gaben (Brot und Wein), wobei sie den 
Psalmvers beten (Psalm 17, 2-3a) „Ich will dich lie-
ben, Herr, meine Stärke. Der Herr ist meine Feste, 
meine Zuflucht und mein Erlöser.“ Damit wird die 
eingeforderte Liebe untereinander wieder zu Gott 
erhoben und auch das Fundament des Glaubens – 
das Credo – zugleich zur „Feste“, die der Herr selbst 
ist, erklärt. Die Priester küssen einzeln Diskos, Kelch 
(durch den Aer hindurch) sowie den Rand des An-
timins, bevor sie sich gegenseitig zum Friedenskuss 
mit den Worten begegnen: „Christus ist mitten unter 
uns“ – „Er ist es und wird es sein“. Der Friedens-

[3]  Vgl. Alexander Schmemann, Eucharistie. Sakrament des 
Gottesreiches (orig. The Eucharist), Einsiedeln 2005.

Bischof von Stuttgart Hiob (Bandmann)

Das Glaubensbekenntnis als Mystagogie



Der Bote ◆ 4/2025     3

▶	 Theologie

kuss wird heute nur noch von den zelebrierenden 
Priestern vollzogen.[4]

Der Chor antwortet derweil: „Den Vater und den 
Sohn und des Heiligen Geist, die wesenseine und 
untrennbare Dreiheit.“ – gewissermaßen eine Zu-
sammenfassung des Glaubensbekenntnisses. Seine 
Quintessenz – das Bekenntnis zur Heiligen Dreiheit 
– sowie seine zentrale theologische Errungenschaft 
– das homoousios („eines Wesens“ – ὁμοούσιος) – 
werden hier vorausgeschickt und als Hymnus gesun-
gen. Der darauf folgende Ausruf des Diakons „Die 
Türen, die Türen, in Weisheit lasst uns aufmerken“ 
bezieht sich auf den heute nicht mehr beobachteten 
Brauch, zum Ende der Liturgie der Katechumenen, 
welche früher den öffentlichen Teil des Gottesdiens-
tes darstellte, alle Nichtgetauften hinauszuschicken 
(„Ihr Katechumenen geht hinaus, alle Katechume-
nen geht hinaus, auf dass keiner der Katechumenen 
bleibe, ihr Gläubigen lasst uns in Frieden beten zum 
Herrn.“) und vor dem Eucharistischen Kanon die 
Türen zu verschließen. 

Diese Praxis entstand im Kontext der disciplina 
arcani des 4. und 5. Jahrhunderts und zählte somit 
auch das Glaubensbekenntnis, die genaue Glau-
benslehre, zu den Dingen, die vor den Ungetauften 
geheim zu halten waren. Damit stellt das Credo 
an dieser liturgischen Stelle, an der Schwelle zwi-
schen Liturgie der Katechumenen und Liturgie der 
Gläubigen, auch eine Verbindung zwischen Taufe 
und Eucharistie dar, zwischen dem Bekenntnis des 
rechten Glaubens vor dem Eintritt in die Reali-
tät des Leibes Christi der Kirche, des „Anziehens 
Christi“ (Gal 3, 27 – „Einkleidung in Christus“) bei 
der Taufe, und dem Empfang des Leibes und Blutes 
Christi im Sakrament der Liebe, aus dem einmü-
tigen Bekenntnis zu Ihm heraus. Hier wie dort ist 
das Bekenntnis wie auch das ganze Sakrament keine 
Sache des Einzelnen, sondern der Gemeinde. Der 
Täufling tritt durch das Bekenntnis des Glaubens in 
die Gemeinschaft der Gläubigen ein und auch das 
Sakrament der Eucharistie ist nur als Gemeinde und 
in Gemeinschaft des Glaubens denkbar.

In der griechischen Tradition wird das Glaubens-
bekenntnis von einem Leser vorgetragen, in der 
slawischen wird es vom gesamten Volk gesungen.[5] 
Währenddessen hält der Priester (oder alle anwe-
senden Priester zusammen) den großen Aer über 
oder vor den Heiligen Gaben und bewegt ihn auf 

[4]  Vgl. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S.395.
[5]  Zur Entwicklung der Frage siehe ibid.., S. 416f.

und ab oder schüttelt ihn und rezitiert seinerseits 
das Glaubensbekenntnis. 

Im Pontifikalamt stellt sich der Bischof nach dem 
Friedenskuss vor den Altar, neigt sich nach unten 
und hält sein Haupt – oft gestützt auf die auf dem 
Altartisch zusammengelegten Hände – unterhalb 
des von den Priestern gehaltenen Aer, während er 
das Credo spricht.

Erst wenn er fertig ist, wird der Aer beiseitegelegt 
und der Diakon ruft alle zur höchsten Konzentra-
tion und Aufmerksamkeit vor dem Eucharistischen 
Kanon mit dem Ausruf aus: „Lasst uns achtsam 
stehen, lasst uns stehen mit Ehrfurcht, lasst uns 
aufmerken, die heilige Opfergabe in Frieden dar-
zubringen.“ Es folgt der Eucharistische Kanon und 
die Anaphora.

Liturgiegeschichtliche Entwicklung 
im Wechselspiel mit ihrer Deutung

Die Einführung des Glaubenssymbols in die 
Liturgie geht allen Anschein nach auf die Ausein-
andersetzungen mit den Monophysiten Ende des 5. 
Jahrhunderts zurück.[6] Laut der Kirchengeschichte 
des Theodoros Anagnostes (Lector) führte Patriarch 
Timotheos von Konstantinopel das „Symbolon der 
318 Väter“[7] bei jeder „Synaxis“ (liturgischen „Zu-
sammenkunft“) ein, kurz nachdem er 511 n.Chr. 
von Kaiser Anastasios I. als Nachfolger von Patriarch 
Makedonios II. eingesetzt wurde. 

Ironischerweise geht diese Praxis mutmaßlich auf 
die Monophysiten zurück, die ihren Protest gegen 
das Konzil von Chalkedon damit zum Ausdruck 
bringen wollten, dass sie das Nizänische Glaubens-
bekenntnis prominent vorlasen. Patriarch Timot-
heos griff diese Praxis nun auf, angeblich um dem 
eher monophysitisch eingestellten Kaiser zu ge-
fallen. Aber auch die Befürworter des Konzils von 
Chalkedon hielten Nizäa in Ehren und beließen 
das Glaubensbekenntnis in der Liturgie, nachdem 
mit Patriarch Johannes wieder ein Vertreter der 
Orthodoxen auf dem Patriarchen-Thron von Kon-
stantinopel saß. 

Wie wir aus einem Fragment der Akten eines 
Konstantinopler Konzils von 518 erfahren, hielt am 
16. Juli 518 eine Volksmenge das neue Oberhaupt 

[6]  Vgl. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S. 
398.

[7]  Gemeint war wohl trotzdem der Text des Nizäo-Konstan-
tinopolitanum, der jedoch eigentlich aus den Konzilsakten von 
Chalkedon bekannt ist, vgl. a.a.O., S. 400f.



4     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

der Kirche von Konstantinopel davon ab, morgens 
die Kathedrale zu betreten, bis er sich ausdrücklich 
zum Konzil von Chalkedon bekannte. Daraufhin 
begann die Liturgie mit dem Trishagion und „als 
die Pforten geschlossen wurden und das Glaubens-
bekenntnis wie üblich gesprochen wurde, drängte sich 
während der Diptychen die Menge der Gläubigen am 
Altar, um zuzuhören,“ wie feierlich die vier Ökume-
nischen Konzile und die Diptychen kommemoriert 
wurden.[8] Damit ist die Praxis als in Konstantinopel 
etabliert anzusehen.

Die prominente Einfügung des Glaubensbe-
kenntnisses im Gottesdienst scheint also zunächst 
Ausdruck dogmatischer Auseinandersetzungen ge-
wesen zu sein, es wurde zu einem Symbol kirchen-
politischen Protests, wenn nicht sogar häretischer 
Versteifung, dann wiederum zum Ausweis rechten 
Glaubens. Wie kann aus so einem Hintergrund, 
möchte man fragen, eine positive Rolle des Symbo-
lons für das Mysterium der Eucharistie erwachsen? 

Eine Deutung der liturgischen Entwicklung nur 
aus dem historischen und politischen Kontext geht 
m.E. jedoch am Geist der Alten Kirche vorbei. Keine 
liturgische Innovation kann als rein intellektuelle 
Botschaft oder politische Ansage verstanden wer-
den. Jeder „erfolgreiche“ Eingriff in die liturgische 
Tradition geschieht meistens aus einem lebendigen 
liturgischen Bewusstsein und Verständnis heraus, 
welches zwar nicht unbedingt seinen „Ursinn“ be-
wahren muss, also ein Gedächtnis an Zeitpunkt 
und Motiv seines Entstehens; er setzt m.E. jedoch 
sowohl einen bewussten un gekonnten Umgang mit 
den liturgischen Formen voraus, als auch eine über 
die historische Bedingtheit erhabene liturgische 
Intention. Zumindest sollte man so eine Intention 
stets vermuten und suchen – besonders dort, wo ein 
gottesdienstliches Element sich breit etabliert und 
über Jahrhunderte hinweg gehalten hat.

Die liturgische Intention für die Einfügung des 
Symbolons vor den Eucharistischen Kanon ist m.E. 
gut zu erkennen. Der orthodoxe Glaube ist ein kost-
bares und schützenswertes Gut der Gemeinschaft 
der Gläubigen. Das Bekenntnis kann als Unterschei-
dungsmerkmal dienen und stiftet eine tiefgreifende 
Identität. Die drei Grundvollzüge des Mysteriums 
der Eucharistie – Gedenken, Danksagung und Teil-
habe – beziehen sich auf die zentralen Inhalte des 
Glaubensbekenntnisses: Schöpfung, Menschwer-
dung, Leiden, Tod und Auferstehung Christi, Offen-

[8]  Schwartz, Acta Conc. Oec. III, p. 76 (= Mansi 8, 1066); 
vgl. Robert F. Taft, a.a.O., S. 401.

barung des Heiligen Geistes in der Kirche und die 
Hoffnung auf die Parousie, die Wiederkehr Christi. 
Das Anaphoragebet greift in seinem Kontext der 
umfassenden Danksagung dieselben Themen wieder 
auf: „Würdig ist es und recht, Dich zu preisen, Dich 
zu segnen, Dich zu loben, Dir Dank zu sagen …“. 
Besonders das Heilswerk des Gottessohnes wird in 
der Liturgie sowohl allegorisch abgebildet, kom-
memorativ als Grund der Danksagung genannt, als 
auch mystisch-mystagogisch in Teilhabe erlebt – wir 
trinken im wahrsten Sinne des Wortes Sein Blut, das 
für uns vergossen wurde. Das Glaubensbekenntnis 
steht daher genau an der richtigen Stelle, um die 
Gläubigen im Bekenntnis und im Gedenken zu 
einen und sie auf das Mysterium der Liebe Christi 
vorzubereiten.

Der Aer
Der (große) Aer wurde nach ältesten Quellen[9] 

nach dem Glaubensbekenntnis und zu Beginn des 
Eucharistischen Kanons von den Heiligen Gaben 
abgenommen und weggelegt. Severos von Antiochia 
(† 538) beschreibt in einem Sendschreiben die an-
tiochenische Tradition bezüglich des Aer und bietet 
auch gleich eine Deutung an:

„In Palästina und Jerusalem heben die Diakone, 
während der Priester das obige Gebet spricht, 
häufig und fortwährend [den Schleier] und 
senken ihn wieder bis zum Ende des Gebetes, 
wonach der Priester mit der Bitte über das dar-
gebrachte Opfer beginnt. Was auf diese Weise 
geschieht, erinnert uns an die Bedeckung oder 
den Schleier, der vom Himmel auf Petrus herab-
kam… Das auf den Altar gelegte Tuch zeigt also, 
dass es, indem es sich hebt und senkt, die reiche 
und schöne Gabe des göttlichen Geistes darstellt, 
der in einer Vision auf Petrus herabkam.“
De Meester vermutet, dass das Glaubensbekennt-

nis bei seiner Einfügung ein aus der oben beschrie-
benen antiochenischen Tradition bekanntes „Gebet 
über den Aer“ (oratio veli) ersetzt haben könnte, 
währenddessen ursprünglich das Tuch auf- und ab-
bewegt wurde. Dieses dürfte jedoch nichts anderes 
als das Proskomediegebet gewesen sein, welches in 
der byzantinischen Tradition während der Annä-
herung an den Altar am Ende des Großen Einzugs 
gebetet wurde.[10] In der byzantinischen Liturgie 
ist dieser Ritus des Wehens mit dem Aer erst im 

[9]  Vgl. Robert F. Taft, The Great Entrance, Rom 21978, S. 
418.

[10]  Ibid., S. 419.



Der Bote ◆ 4/2025     5

▶	 Theologie

10. Jahrhundert eindeutig belegt. Es wird dann zu-
meist von einem dreimaligen Heben und Senken 
gesprochen und synchron zum dreigliedrigen Aus-
ruf „Lasst uns achtsam stehen, lasst uns stehen mit 
Ehrfurcht, lasst uns aufmerken …“ gedacht. Die 
Dreizahl zog später die leise Rezitation des Trisha-
gion auf die Bewegung des Aer nach sich. Erst in der 
„Erklärung des göttlichen Tempels“ des hl. Simeon 
von Thessaloniki († 1429) und im Codex Sinaiticus 
986 lernen wir, dass der Ritus des Haltens bzw. des 
Hebens und Senkens des Aer über den Heiligen 
Gaben nun während des Glaubensbekenntnisses 
praktiziert wurde und er mit Beginn des „Lasst und 
achtsam stehen …“ beiseitegelegt wurde: 

„Warum bleiben die göttlichen Gaben bedeckt, 
bis das Glaubensbekenntnis beendet ist? Sie hal-
ten (κρατοῦσι) den heiligen Schleier über den 
Gaben, bis das Glaubensbekenntnis beendet ist, 
denn es ist notwendig, dass alles, was sich auf 
Jesus bezieht, deutlich verkündet wird.“[11]

Neben dieser Deutung gibt es noch andere Inter-
pretationen des Aer in der Liturgie der Gläubigen. 
Im 8. Jahrhundert deutet eine byzantinische Quelle, 
verfasst von Pseudo-Germanus von Konstantinopel, 
den Aer als Vorhang des himmlischen Tempels 
(Hebr. 10:20) und als Stein, der das Grab Christi ver-
siegelte.[12] Andere Interpretationen, die wiederum 
Severus von Antiochien erwähnt, sind die Auffas-
sung des Aer als Leichentuch Christi und des Ritus 

[11]  Simeon von Thessaloniki, Expositio de divino templo, PG 
155, 732.

[12]  Vgl. М. В. Вилкова, Михаил Желтов, «Воздух», Пра-
вославная Энцикопедия Bd. 9, Moskau 2010, 184f. 

des großen Einzugs, bei dem der Aer hinausgetra-
gen wird, wird als Begräbnisprozession. Schließlich 
konnte der Aer symbolisch mit der himmlischen 
Feste (Firmament – Gen 1,8) gleichgesetzt werden.

Erst im 19. oder 20. Jahrhundert begann sich 
in der griechischen und melkitischen Tradition 
die Praxis durchzusetzen, bei welcher der Aer zu 
Beginn des Glaubensbekenntnisses von den Gaben 
genommen und senkrecht vor oder um die Heiligen 
Gaben gehalten bzw. gewedelt wird, womit z.T. die 
Symbolik und die damit verbundene Deutung kaum 
noch wiederzuerkennen ist.

Die heutige Praxis in der Bischofsliturgie, den 
Aer über dem Haupt des Bischofs auf- und abzu-
bewegen, lässt sich schwer historisch nachzeichnen. 
Die Rubriken der russischen Liturgiereform unter 
Patriarch Nikon 1666-1667 erwähnen immerhin, 
dass der Aer über dem Haupt des Bischofs aufge-
hoben und hinter seinem Rücken zusammengelegt 
wird.[13] Alle diese Praktiken bezeugen den Ver-
such, das Wehen bzw. die Anwesenheit des Heiligen 
Geistes auf den Hl. Gaben (und auf dem Vorsteher 
der Liturgie) auszudrücken. Dass dieser Ritus sich 
mit der Zeit mit dem Bekenntnis des Nizäno-Kons-
tantinopolitanums verbunden hat, ist wohl kein 
Zufall. Der „Geist der Wahrheit“[14] erweist seine 
Anwesenheit im Bekenntnis des wahren Glaubens, 
was liturgisch vielleicht mehr Sinn ergibt, als eine 
Vorwegnahme der Herabrufung (Epiklese) des Hei-
ligen Geistes auf die Heiligen Gaben, die ja erst nach 

[13]  Robert Taft, a.a.O., S. 423.
[14]  Joh 15,26. Gebet an den Heiligen Geist „Himmlischer 

König“.

Bischof Hiob (Bandmann)



6     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

der Anaphora erfolgt. Sehr eindrucksvoll zeigt sich 
diese Interpretation in der heutigen Bischofsliturgie, 
wenn der Aer durch die Priester über dem Haupt des 
Bischofs auf- und abbewegt wird, während dieser im 
Altar hörbar das Symbolon rezitiert.

 Fazit                                    
Erst die mystagogische Deutung der Liturgie 

eröffnet den gesamten Reichtum des sakramenta-
len Erlebens. Man wird A. Schmemann insoweit 
recht geben müssen, als die rein allegorisch-heils-
geschichtliche Deutung ohne ein Bewusstsein für 
den eigentlichen Sinn und den Geist dahinter der 
Liturgie nicht selten Gewalt antut. So wird z.B. in der 
im Russland des 19. Jahrhunderts sehr populären 
„Kurzen Erläuterung zur Göttlichen Liturgie in Fra-
gen und Antworten“ von Priester Nikifor Vostokov 
(erschienen 1864) jedes Element des Gottesdienstes 
als Darstellung eines heilsgeschichtlichen Moments 
festgesetzt. Zu dem uns interessierenden Abschnitt 
der Liturgie schreibt er folgendes:

An welches Ereignis erinnern sich der Priester 
und der Diakon vor dem Gesang des Glaubens-
bekenntnisses? 

	▶ Vor dem Gesang des Glaubensbekenntnis-
ses erinnern sie sich an die Auferstehung unseres 
Herrn und Gottes Jesus Christus am dritten Tag 
nach seinem Tod.

Zu welcher Zeit genau wird an die Auferstehung 
Jesu Christi erinnert?

	▶ Die Auferstehung Jesu Christi wird genau in 
dem Moment in Erinnerung gerufen, wenn der 
kirchliche Vorhang zurückgezogen wird und der 
Diakon ruft: „Die Türen, die Türen! – In Weisheit 
lasst uns aufmerken!“ Der Priester hebt den Aer vom 
Altar und schwingt ihn über den Gaben, während 
er leise das Glaubensbekenntnis spricht... Dasselbe 
wird zu dieser Zeit auch im Chor gesungen.

Was bedeutet der Ruf des Diakons: Die Türen, 
die Türen?

	▶ Der Diakon erinnert an die Auferstehung des 
Herrn und sagt damit sozusagen: „Die Türen, die 
Jesus Christus verschlossen hielten, haben sich ge-
öffnet: Er ist von den Toten auferstanden, Stein und 
Siegel konnten ihn nicht halten, und die Wachen 
sind alle vor Angst geflohen!“

Woran erinnert uns in diesem Moment das Öff-
nen des Vorhangs und das Abnehmen des Aer 
von den Heiligen Gaben?

	▶ Da der Aer und der Tempel-Vorhang mit dem 
Ende des Großen Einzugs bis zu diesem Zeitpunkt 

den Stein symbolisierten, der vor dem Grab des 
Herrn lag, erinnern uns das Öffnen des Vorhangs 
und das Abnehmen der Decke an den Moment, als 
der Engel des Herrn den Stein vom Grab wegrollte.

Woran erinnert uns in diesem Moment das 
Schwenken des Aer?

	▶ Das Schwanken des Aer erinnert uns an das 
Erdbeben, das bei der Auferstehung Jesu Christi 
stattfand. Das Schwanken des Aer bedeutet auch 
das Wehen des Heiligen Geistes über den Gaben.

Warum wird bei der Erinnerung an die Auf-
erstehung des Herrn das Credo gesungen?

	▶ Weil Jesus Christus durch seine Auferstehung 
unseren Glauben an Ihn als den Sohn Gottes und 
auch den Glauben an seine Sakramente, ohne die 
der Mensch nicht gerettet werden kann, vollständig 
bestätigt hat. Die Auferstehung Jesu Christi ist der 
stärkste Beweis unseres Glaubens.

Angesichts unserer historischen Einordnung 
dieser liturgischen Handlungen erscheint diese Deu-
tung z.T. verfehlt oder beliebig. Es ist hauptsächlich 
der krampfhafte Versuch, jedes Element streng chro-
nologisch in die biblische Geschichte einzupressen, 
der die in jener Epoche vorherrschende liturgische 
Frömmigkeit einseitig und verkürzt erscheinen lässt. 

Das Glaubensbekenntnis (Credo) von Nizäa und 
Konstantinopel hat seit seinem Einzug in die Li-
turgie trotz der Vielzahl von Deutungen und auf es 
bezogener Symbole seine wesentliche und grund-
legende Funktion als Bekenntnis und Hymnus des 
einenden Glaubens stets bewahrt, der zugleich als 
mystagogisches Gebet die Gläubigen zum Mysteri-
um der Teilhabe am Erlösungswerk Christi hinführt. 

Gerade die dynamische und wechselhafte liturgi-
sche Entwicklung um das Credo herum einschließ-
lich des Friedenskusses und des Hebens des Aer, 
die auch bis heute nicht zum Stehen gekommen ist, 
zeigt, dass sein liturgischer Vollzug durch alle Zeiten 
hinweg ein bewusster und integraler war. Das Credo 
kann definitiv als lebendige Überlieferung bezeich-
net werden und ist aus der Eucharistie nicht mehr 
wegzudenken – auch heute, wenn die orthodoxen 
Kirchen im Kontext der ökumenischen Bewegung 
immer wieder erklären müssen, dass für sie die 
eucharistische Gemeinschaft am Kelch Christi un-
trennbar verbunden ist mit der Gemeinschaft des 
Glaubens. Denn ohne diese Einheit, welche die 
Konzilsväter von Nizäa unter dem Beistand des 
Heiligen Geistes erfochten haben, kann der Heilige 
Geist auch nicht in den Sakramenten der Kirche 
anwesend sein.



Die Heilung des Königsdieners

4
, 43-54 Zweifellos ging es bei diesem 
königlichen Beamten um eine Qual, die 
ihn zu Jesus trieb, und nicht ein beson-
derer Glaube an Jesus als den Heiland 
der Welt. Der Glaube entstand in ihm 

erst nachdem der Heiland ein Wunder vollbracht 
hatte. Der Evangelist verkündet: „Und er glaubte, er 
und sein ganzes Haus“ (V. 53). Und noch das: der 
Heiland wirft ihm vor: „Wenn ihr nicht Zeichen und 
Wunder sehet, so werdet ihr nicht glauben“ (V. 48). 
Und noch ein Drittes, welches beweist, dass der 
Beamte nicht glaubte, dass Jesus der Retter vom Tod 
ist: „Herr, komm herab, ehe mein Kind stirbt“ (V. 49). 
Doch wenn es stirbt, dann ist Jesus nicht nötig, denn 
Er wäre ja nicht imstande, aus dem Tod aufzurich-
ten. Und auf diesen Halbglauben und anfänglichen 
Glauben antwortet der menschenliebende Herr: 
„Gehe hin, dein Sohn lebt“ (V. 50). Die Samariter 
überzeugten sich auf Grund des Gesprächs mit Je-
sus, dass Jesus der „Retter der Welt“, der Messias, 
ist; sie glaubten an Ihn als solchen, doch die Juden 
verlangen Zeichen. Daher tadelt sie der Heiland.                                                           

Kapitel 5
Der Herr Jesus und das Wunder  

im Bad von Bethesda

5, 1-9 Bethesda – Krankenhaus; “ein Engel des 
Herrn“  heilt mit Hilfe des bewegten Wassers, und 
zwar nur einen Kranken zeitweise. Im Maß die Hei-
lung und unter dem Maß die Geheilten. Das bewegte 
Wasser – ein Symbol des Taufwassers; “der Engel 
des Herrn“ – ein Vorbote des Heiligen Geistes. Im 
weiteren Sinn: Bethesda = die ganze Welt, in der 
„viel Kranke, Blinde, Lahme, Dürre liegen. Sünden 
haben das ganze Menschengeschlecht in unheil-
bare Krankheiten gewälzt und niedergeworfen; für 
nur einen Moment – die unmittelbare Verbindung 
zu Gott, und das über den Engel und das Wasser; 
die ganze übrige Zeit aber ist getaucht in Finster-
nis, in Tod, in Gottlosigkeit. Und jener Moment, 
jener Weg zwischen Himmel und Erde, Gott und 

Menschheit – ist nach der Barmherzigkeit Gottes, 
nicht nach menschlichem Verdienst. Das Erschei-
nen des Gottmenschen in der Welt, diesem riesigen 
Bethesda, verändert alles von Grund auf: allen und 
jedem wird die Möglichkeit der Heilung, der Ge-
sundung von Sünde und Tod angeboten. Und zwar 
durch die heilige Taufe durch Wasser und Geist. 
Beispiel: der geheilte achtunddreißigjährige Kranke. 
Der Heiland fragt gleichsam jeden Kranken, – das 
aber ist jeder Mensch: „Willst du gesund werden?“. 
Und  wer antwortet: „Ja, Herr“, wird sofort von Sün-
de und Tod geheilt. Denn nicht mehr ist der Engel 
des Herrn Vermittler zwischen  Gott und den Men-
schen, sondern Gott selbst ist herabgekommen unter 
die Menschen mit all seinen Kräften und verweilt 
ununterbrochen unter den Menschen als Kirche, 
wobei er von jeder Krankheit und Schwäche heilt, 
nachdem er zunächst von jeder Sünde, die die einige 
Quelle menschlicher Krankheiten und menschlichen 

Hl. Justin von Ćelije

Kommentar zum heiligen Evangelium  
nach Johannes

In Fortsetzung. Anfang siehe Bote 3/2023

Der Bote ◆ 4/2025     7

▶	 Exegese



Todes ist. „Aber, ich habe keinen Menschen“. Ja, aber 
du hast Gott. Ein Mensch kann ja auch nicht retten. 
Und wenn er rettet, dann rettet er gewöhnlich durch 
einen Menschen. – Außerdem: Bethesda – das ist 
jede menschliche Seele, denn in jeder gibt es „viel 
Kranke, Blinde, Lahme, Dürre“ – Gedanken, Ge-
fühle, Wünsche. Tritt in sie der Herr Christus mit 
Hilfe eines heiligen Mysteriums oder einer heiligen 
Tugend ein, so wird sie sofort geheilt, von allen 
Krankheiten geheilt. 

5,10–15 Woher kommen Krankheiten im Men-
schengeschlecht? – Von der Sünde. Das ist eine 
Wahrheit, die uns der Gottmensch, der Herr Chris-
tus eröffnet, da er dem von seiner achtunddreißig-
jährigen Krankheit Geheilten sagt: Siehe, du bist 
gesund geworden; sündige nicht mehr, auf dass dir 
nichts Schlimmeres widerfahre (V. 14). Also: von 
der Sünde kommt die schwerste Krankheit; von 
der Sünde auch das, was „schlimmer“ ist als diese. 
Und das ist? – Das Verderben der Seele, der Tod der 
Seele = Hölle. So sagt der Heiland auch jedem nach 
der Taufe: „Siehe, du bist gesund geworden; sündige 
nicht mehr, damit dir nichts Schlimmeres widerfahre“. 
– Und wirklich, dem Getauften widerfährt Schlim-
meres, wenn er sich der Sünde und Lastern hingibt, 
und so die Perlen vor die Säue wirft. Das bezeugt der 
heilige Apostel Paulus klar: Hebr 6,4-6. Und solche 
sind gewöhnlich  Gotteslästerer und Geisteslästerer. 
Sie bleiben hartnäckig, bewußt und „rational“ bei 
ihren Sünden und Unflätigkeiten.

Der Herr Jesus über sich als Messias
5, 16-17 Das Problem des Sabbats. Der Sabbat 

ist der Tag der Ruhe und des Feierns. Wenn der 
Mensch alles Gott widmet, durch Gott prüft und 
durch Gott heiligt. Alles was dem dient – ist von 
Gott; alles Gegenteilige dient nicht Gott und so-
mit nicht dem Menschen. Das gesetzliche Ziel des 
Sabbats – die Heiligung des Menschen durch Gott, 
Heilung, Gesundung von allen geistlichen Krankhei-
ten. Also „der Sabbat um des Menschen willen“. Ist er 
das nicht, dann wird er zum Götzen des Menschen, 
gefährlich und seelenverderbend wie jeder geistliche 
Götze. Der Heiland heilt auch am Sabbat Menschen, 
macht sie gesund mit dieser Zielsetzung: Denn der 
Mensch braucht doch das Gute Gottes, stets und 
immer durch alle Zeiten und durch alle Veränderun-
gen bei Tage und bei Nacht. Die Juden wollen Jesus 
töten, weil er am Sabbat Menschen heilt. Und Er? 
Er antwortet ihnen: „Mein Vater wirkt bis jetzt, und 
ich wirke“– κἀγὼ ἐργάζομαι (V. 17). Wer wirkt durch 

die Sonne auch am Sonnabend, wer wärmt alles und 
belebt euch und eure Erde, wenn nicht Er – Gott, 
und Ich mit Ihm? Wer wirkt auch am Sabbat durch 
eure Erde, ihre Aussaat, ihr Pflanzen ihre Tiere, und 
all das existiert und lebt, wenn nicht Gott mit Seiner 
göttlichen Kraft? Wer wirkt auch am Sabbat durch 
eure Erde, durch ihre Aussaaten, durch ihre Pflan-
zen, ihre Tiere, und all das besteht und lebt, wenn 
nicht Gott mit seiner göttlichen Kraft? Wer hält die 
Sterne, die Himmel, alle Wesen und Geschöpfe, un-
aufhörlich, ja auch am Sabbat, wenn nicht Gott mit 
seiner vorsehenden und alles haltenden Kraft? Gott  
wirkt ständig durch alle Wesen und alle Geschöpfe. 
Wer gibt Kraft unserem Herzen – und es arbeitet un-
unterbrochen, Tag und Nacht, und auch am Sabbat, 
und jeden anderen Tag, wenn nicht Gott? Wer gibt 
ebensolche Kraft unseren übrigen inneren Organen, 
so dass sie auch ohne unser Bewusstsein und ohne 
unseren Willen auch am Sabbat arbeiten und jeden 
anderen Tag, wenn nicht Gott? Gott hört nie auf, 
den Menschen seine göttlichen guten Werke zu 
tun, ja auch am Sonnabend. Gott Logos = der Herr 
Jesus Christus wirkt ununterbrochen durch seine 
ganze Schöpfung, wirkt auf sichtbare und unsicht-
bare Weise, mehr auf unsichtbare als auch sichtbare. 
Daher erklärt er entschieden: „auch ich wirke“ (V. 
17): auch am Sabbat wirke ich, indem ich göttliches 
Gutes tue. Es gibt kein Ausruhen, keinen „Sabbat“, 
für Gottes Güte; sie arbeitet immer, wirkt immer, 
funktioniert immer.

5, 18 Ja, aufgedeckt ist die Haupt-„Sünde“: Jesus 
macht sich selbst Gott gleich. Das können die Juden 
nicht vergeben. Aber wie erklären sie die Werke 
Jesu: sind sie denen Gottes „gleich“? Da, Sein aller-
neustes Werk: die Heilung des Kranken in Bethesda. 
Wer kann das tun, etwa ein Mensch? Einen solchen 
Menschen gibt es nicht. Kein Zweifel, dieses Werk 
gehört zu den göttlichen Werken. Und der es ge-
tan hat, ist er nicht „Gott gleich“? Erinnern wir uns 
an die messianische Prophezeiungen: „mit uns ist 
Gott=Emmanuel“ (Mt 1, 23). Das heißt: ihr habt 
die messianischen Prophezeiungen verworfen und 
verteidigt eure Erfindungen, eure „Bräuche“, eure 
Sünden. Wenn ihr auch nur im Geringsten unpar-
teiisch über die Werke Jesu urteilt, werdet ihr sehen, 
dass sie alle messianisch sind. Wenn ihr aufmerksam 
die schöpferischen Kräfte untersucht, welche diese 
Werke vollbringen, werdet ihr auf dem Grund eines 
jeden finden: die Gottheit, und zwar von Vater und 
Sohn. All diese Werke zeigen, dass sowohl die Kraft 
in ihnen als auch die Art, in der sie vollbracht sind, 

8     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Exegese



– göttlich sind. Wollt ihr unvoreingenommen darauf 
schauen, so werdet ihr in ihnen den himmlischen 
Vater sehen, und in Ihm – seinen Sohn, der alles 
mit dem Vater und im Namen des Vaters tut. In 
Hinsicht auf ihre Tätigkeit gibt es zwischen ihnen 
keinerlei Unterschied, denn auch in Hinsicht auf 
ihre Substanz und ihr Wesen gibt es die nicht. Sie 
sind einwesentlich unter einander, so sind auch ihre 
Werke einwesentlich. Jedes Werk des Sohnes weist 
auf den Vater hin, und jedes Werk des Vaters zeigt 
auf den Sohn: „Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Der 
Sohn vermag von sich aus nichts tun, außer was er 
den Vater tun sieht; denn was jener tut, das tut auch 
der Sohn gleicherweise“ (V. 19). 

Wofür ist das ein Zeichen? – Der unendlichen 
göttlichen Liebe, denn die Liebe ist die Kraft, die 
die Wesenseinheit ihrer Natur und ihrer Tätigkeit 
herstellt. Diese Liebe weiß alles, offenbart alles vom 
Vater dem Sohn, dem Sohn, der Mensch wurde, aber 
der menschlichen Natur ist es zu eigen, nicht alles 
zu wissen: ihr wird von Gott offenbart, was Gottes 
ist. Und das wird durch besondere Werke offenbart; 
und durch „größere Werke als diese“, dass sich das 
menschliche Bewusstsein wundern muss. Worüber? 
Über die Göttlichkeit dieser Werke. Denn sie können 
in keiner Weise auf den Menschen zurückgeführt 
werden, auf menschliche schöpferische Kräfte; alles 
weist auf Gott hin, zeugt von Gott. Wenn dies nicht 
so wäre, könnten die Christusgegner sie leicht ver-
werfen und leugnen, so bleibt ihnen eines: dass sie 
sich wundern. Ihr habt die Heilung des Kranken in 
Bethesda gesehen. Das ist ein kleines Werk. 

5, 21-23 Hier sind auch größere Werke: die Auf-
erstehung der Toten, das Gericht über alle. Sicher 
sind das Werke Gottes, nicht menschliche. Aber 
sie sind gleichermaßen Väterliche und dem Sohn 
eigene. Denn ein und derselbe göttliche Wille richtet 
Tote auf und durch den Vater so auch durch den 
Sohn. Denn auch ihre Willen sind einwesentlich. 
Der Sohn, wenn auch im Leibe, wenn auch Mensch, 
hat den allmächtigen Willen, durch den Er auch 
„lebendig macht, welche er will“ (V. 21). Und sein 
menschlicher Wille unterstützt seinen göttlichen 
Willen, und nimmt mit seinem ganzen Wesen an sei-
nen Werken teil. Da er Mensch wurde, „entäußerte 
sich“ Gott Logos gewissermaßen – ἑαυτὸν ἐκένωσεν 
(Phil 2, 7), erniedrigte sich aus seiner unendlichen 
Menschenliebe. Daher hat Gott Vater „das ganze Ge-
richt dem Sohne gegeben“ (V. 22). Ihm gegeben, der 
als Mensch durch das Martyrium und Leiden des 
menschlichen Lebens ging. Denn dadurch gewann 
er das Recht, mit Recht die Menschen zu richten. Er 
lebte mit uns unter gleichen Bedingungen, aber sün-
digte nicht. Dadurch erlangte er das Recht zu richten 
auch vor dem auferstandenen Menschengeschlecht, 
wegen der Sünde. Denn Ihm kann beim Letzten 
Gericht niemand sagen und vorwerfen: Wenn Du 
ein Mensch gewesen wärest in den Bedingungen, 
in denen die Menschen auf Erden lebten, hättest du 
auch gesündigt, daher hast du kein Recht, über uns 
zu urteilen, denn du hast nicht als Mensch auf der 
Erde gelebt, in diesem Sündenpfuhl und auf diesem 
Marterplatz. Hättest du hier gelebt, so hättest auch 
du gesündigt. 

Die Heilung des Lahmen. Fresko des Dionisij,

Der Bote ◆ 4/2025     9

▶	 Exegese



Aber gerade damit, eben durch diese seine 
menschliche Sündlosigkeit auf der Erde, zeigt der 
Menschensohn, dass er „gleich Gott“ ist (V. 18), dass 
Er Gottmensch ist und göttliche Gottesverehrung 
wie auch der Vater verdient. Das zu leugnen, bedeu-
tet Gottesfeind und Heide zu sein. Denn entschieden 
und klar ist das Wort des Heilands: „Wer den Sohn 
nicht ehrt, ehrt den Vater nicht, der ihn gesandt hat“ 
(V. 23). Das ganze Alte Testament ist voll von Wer-
ken, die auf offenbarste Weise Gott Vater vollbracht 
hat; das Neue aber – ist voll von Werken, die auf 
offenbarste Weise Gott Sohn vollbracht hat, deshalb 
müssen die Menschen ihn auch wie den Vater ehren. 
Seine Werke aber, sind sie nicht gleich den Werken 
des Vaters, ja sogar größer als sie?

5, 24 Der Glaube an den Messias? – Das ist der 
Gewinn des ewigen Lebens. „Wer …glaubt, hat ewiges 
Leben“ (V. 24), hat noch jetzt auf der Erde. Denn er 
hat Vater und Sohn – und in ihnen ist ewiges Leben. 
Durch den Glauben öffnet der Mensch sein ganzes 
Wesen Gott gegenüber, ruft Ihn zu sich: und Er tritt 
ein, wohnt in ihn durch den „Glauben“ ein (Eph 3, 
17), baut in ihm seine Wohnstatt, und die heilige 
Dreiheit siedelt sich in ihm an (Jo 14, 23). Doch da, 
wo die Heilige Dreiheit ist, da ist kein Platz für den 
Tod, sondern überall und in allem ewiges Leben. Wer 
auf das Evangelium des Gottmenschen hört und es 
in seine Seele aufnimmt, und durch dessen göttliche 

Kräfte lebt, der verdrängt auf diese Weise aus sich 
alles Sündige und Tödliche, geht mit seinem ganzen 
Wesen aus dem Tod in die Unsterblichkeit über, aus 
dem Tod ins Leben, und „hat ewiges Leben“ (V. 24), 
d.h. Leben, jenseits dessen und in dem kein Tod ist. 
Der Glaube an das Evangelium des Gottmenschen, 
ist der Glaube an Gott Vater selbst, der seinen Sohn 
mit diesem Evangelium in unsere Erdenwelt ge-
schickt hat. Das sagt die Frohbotschaft der Heilands: 
„Amen, Amen, ich sage euch: Wer mein Wort hört 
und glaubt dem, der mich gesandt hat, hat ewiges Le-
ben und er kommt nicht ins Gericht, sondern er ist aus 
dem Tod ins Leben hinübergegangen“ (V. 24). – “Er 
kommt nicht ins Gericht“, denn er hat selbst für sich 
den Tod durch die Buße und evangelienmäßige Tu-
genden zum Tod verurteilt, die selbst an sich heilige 
göttliche unsterbliche Kräfte sind und alle Tode und 
ihre Vorläufer und Zubringer töten: die Sünden. Es 
gibt zwei Tode: den Tod der Seeele und den Tod des 
Körpers, daher gibt es auch zwei Auferstehungen: die 
Auferstehung der Seele und die Auferstehung des 
Körpers. Die Auferstehung des Körpers geschieht 
durch den Glauben und die übrigen Tugenden, die 
von ihm sind; die Auferstehung des Körpers – durch 
die unmittelbare Wirkung der Kraft Gottes. 

5, 25 Die Auferstehung der Seele ist ein Vorbote 
und Verkünder der Auferstehung des Körpers. Und 
ihr Beweis. Die Auferstehung von Seelen geschah auf 
der Erde schon um den Gottmenschen, den Herrn 
Christus: mit der Seele auferstanden seine Jünger, 
und Nikodemus, und Nathanael, und die Samari-
terin, und all die, die an Ihn glaubten als den Sohn 
Gottes und Gott. 

„Wahrlich, wahrlich, ich sage euch, dass die Stunde 
kommt und jetzt ist sie da, wo die Toten die Stimme 
des Sohnes Gottes hören werden, und die sie gehört 
haben, werden leben“ (V. 25).  – „und jetzt ist sie da“: 
denn Tote der Seele nach auferstehen bereits, und 
hier sind auch Tote im Körper: Lazarus, der Sohn 
der Witwe von Nain, die Tochter des Jairus. „Wenn 
die Toten die Stimme des Sohnes Gottes hören werden, 
und die sie gehört haben, werden leben“, die Toten an 
der Seele als erste, und sie hören seine Stimme, wenn 
sie zur Buße aufwachen und sich zu evangelien-
gemäßer Askese nötigen;  sie leben auch im ewigen 
Leben; das sagen die Worte: „die sie gehört haben, 
werden leben“. Sobald der Mensch „die Stimme des 
Gottessohnes hört“, und er hört sie sobald er anfängt, 
Seine Gebote zu befolgen, so steht er aus dem Tod 
auf, und gibt sich neuem Leben hin. 

Fortsetzung folgt…

10     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Exegese



Der Bote ◆ 4/2025     11

▶	 Theologie

Erzpriester Nikolai Artemoff

Wahrer Gott vom wahren Gott 
Nizäa: Ökumenisches Zeugnis der Kirche

Christus Pantokrator, Sinai, 6. Jh.

E
s finden sich über die Jahrhunderte 
– stets aufs Neue – Interpretationen 
des Christentums, ähnlich der, welche 
zum 1. Ökumenischen Konzil führte. 
Christus wird gern eingereiht in die 

Schar von Propheten, von Weisheitslehrern, sogar 
von höchsten Yogis. Selbst auf die höchste Ebene 
gesetzt, bleibt Er so dennoch einer von Vielen. Es 
bietet sich an, klingt logisch: «Er war doch so ein 
einfacher Mensch; wie kann man ihn Gottessohn, 
ja Gott nennen? Das ist doch absurd!» 

Der Einwand ist elementar. Aber da steht plötz-
lich Jesu Anspruch im Raum. Gehen wir an die-
sem Anspruch vorbei, verpassen wir das Phänomen 
Christus. Schließlich wurde Er für diesen Anspruch 
gekreuzigt (Joh 8, 55). Ja, die «Menschwerdung»! 
Der Kontrast könnte nicht größer sein – Gott und 
irdischer Mensch zugleich? Nehmen wir Seinen 
Anspruch ernst...

Er stellte den Aposteln die Frage, was die Men-
schen von Ihm dächten, wer Er sei, und dann, was 
die Apostel meinen. Die Antwort des Apostels Pet-

rus – «Du bist der Messias, der Sohn des lebendigen 
Gottes» – erhält vom Herrn die Seligpreisung mit 
Hinweis auf den Unterschied von fleischlichem, 
irdischen Denken und der Offenbarung vom himm-
lischen Vater. Danach spricht hier der Herr von 
Seiner Kirche. Umgehend aber zeigt sich, dass solche 
Erfahrung nicht leicht zu bewahren ist: Wenig später 
nennt Jesus denselben Apostel Petrus «Satan» – auf-
grund derselben Unterscheidung von Fleisch und 
Geist (Mt 16, 13-23). 

Die Väter des Konzils waren gerufen, Antwort 
zu geben auf die Frage: Wer ist dieser...? (Mt 8, 27) 
Antwort auf die lebensentscheidende Glaubensfrage 
nach Gott und Gotteserkenntnis, nach dem Sinn der 
Gottessohnschaft auf dem Hintergrund der Mensch-
werdung. 

Die Konzilsväter bewahrten und erschlossen die 
Logik des Glaubens: Zentral für die Offenbarung 
ist Christus, erkannt als Gottessohn, als Logos der 
Schöpfung, als der Schöpfer selbst. Der himmlische 
Sohn ist in jeder Hinsicht einzigartig: «Niemand 
kennt den Sohn als nur der Vater; und den Vater 
kennt niemand als nur der Sohn und wem der Sohn 
es offenbaren will» (Mt 11, 27 vgl. Joh 1, 18; 3, 11-13; 
6, 44.65; 10, 15; 12, 45 etc.). Er ist nicht einer von 
Vielen.

Der Auferstandene hat den Jüngern geboten, die 
Ganzheitlichkeit zu bewahren, nämlich «alles zu 
glauben, was bei Moses, den Propheten und in den 
Psalmen» von Ihm gesagt sei (Lk 24:25-27; 24:44). 
Dies, nichts anderes, vollbringt das Konzil von Nizäa 
und zeigt die Ganzheit und Gesamtheit der inneren 
Einheit der Verkündigung auf, wider alle Zweifel 
und Doppeldeutigkeiten in einem Wurf des Be-
kenntnisses, die Überlieferung und Praxis der Kirche 
bestätigend und von ihr bestätigt.

Was die Trinität betrifft, ist die Taufpraxis «im 
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heili-
gen Geistes» (Mt 28, 19) bestimmt vom Wort Jesu 
Christi. Wenn der Apostel Petrus von der Taufe «auf 
den Namen Jesu Christi» (Apg 2, 38) spricht, ist das 
keine Abänderung: Es geht es um die vom Gottes-
sohn Jesus Christus befohlene eine Taufe im Namen 
Gottes des Dreieinigen.



12     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

Der Sohn Gottes, Gottes Wort und Weisheit (So-
phia), der Fleisch und Mensch wird, «war» (gemäß 
Joh 1, 1) «im Anfang», «hatte die Herrlichkeit» beim 
Vater «ehe die Welt war» (Joh 17, 5), also vor dem 
Anfang,  und ist daher in jeder Hinsicht «der An-
fang» (Kol 1, 18), «das Alpha und das Omega, der 
Erste und der Letzte, der Anfang und das Ende» 
(Offb 22, 13, vgl. 21, 6; 1, 8; und Jes 44, 6). «Er ist das 
Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor 
aller Schöpfung» (Kol 1, 15) – daher im nizänischen 
Bekenntnis: «wahrer Gott, vom wahren Gott».

Aber noch vor dem Bekenntnis zu Gott als dem 
Allmächtigen und dem Schöpfer steht noch vor 
Erwähnung seiner Beziehung zur Schöpfung, steht 
diese Erweiterung: Er ist «Vater», d.h. eben nicht 
nur «der eine Gott», sondern «der Vater». Dieser 
Name setzt unbedingt bereits «den Sohn» voraus: Die 
Bezeichnung «Vater» impliziert ja «den Sohn» per-
sonal. So wird Vater und Sohn vereint und zugleich 
unterschieden gesehen, auch später in dem einen 
Schöpfungshandeln, welches im Alten Testament auf 
die Weisheit «Sophia» (Spr 8, 22) bezogen ist, und im 
Neuen Testament so zum Ausdruck kommt: «Mein 
Vater wirkt bis jetzt, und Ich wirke.» (Joh 5, 17).

Die Herausforderung des Arianiosmus betraf 
die Einheit von Sohn und Vater, den «einen Gott», 
den Monotheismus, mithin das Verständnis vom 
personalen Gott: Ist ausschließlich der vom Sohn 
genannte Vater im Vollsinn Gott? Sind somit «zweit-
rangig» der Sohn und der vom Sohn genannte Hei-
lige Geist? Oder wie ist die Dreiheit in Einheit – der 
vollkommene Gott? In der Auseinandersetzung mit 
den Arianern wurde die vorewige Natur aller drei 
Personen gemäß der Offenbarung geklärt, indem 
jegliche Reduzierung der Stellung von Sohn und 
Geist zurückgewiesen wurde.

Der menschliche Verstand gleitet leicht aus, ist 
versucht, geschöpfliche Kategorien in die Gottheit 
einzuführen, während es gilt «Geschaffenes» und 
«Ungeschaffenes» zu unterscheiden. Als Menschen-
werk stützen sich Häresien stets auf das Herausgrei-
fen von Einzelaussagen. Vereinfachung, Teilaspekte 
der Heiligen Schrift fügen sich zur Bereitschaft, die 
Person Christi nach eigenem Geschmack zu redu-
zieren. Menschliche Hybris, Einbildung tut das ihre.

Um dem Verstand genüge zu tun, beschränkte 
der Arianismus (um des Monotheismus willen, ver-
gleichbar dem später entstandenen Islam) die Fülle 
der Gottheit einseitig auf den Vater. Arius ging so 
weit zu behaupten, dass es einen Zustand gab, da es 
den Sohn nicht gab. Der Sohn sei aus dem Willen 

und der Absicht des Vaters entstanden. Somit wäre 
der Sohn nicht im Vollsinn des Wortes Vor-Ewiger. 
Obgleich Arius zeitweise feinsinnig zur Frage von 
Zeit und Ewigkeit argumentierte, bedeutete das, dass 
Gott-Vater einst nicht Vater war.                                                                                               

Als zwischen Gott und Welt vermittelnder – sogar 
notwendiger – Mit-Schöpfer wurde der Sohn von 
den Arianern gleichwohl als «Höchstes» gedacht, 
aber eben als vom Vater «geschaffen» (wie es heute 
die Zeugen Jehovas lehren). Der Sohn, Wort und 
Weisheit Gottes (Logos und Sophia) wurde so letzt-
lich doch ins Reich des Geschöpflichen verwiesen, 
und somit doch der Welt und sei es einer Über-Welt. 
Dieser mißratene Versuch einer «Rettung des Mono-
theismus» verwirft die Offenbarung vom dreieinigen 
Gott. Mochte die gewohnte christliche Terminologie 
beibehalten bleiben – durch abgewandelten Kontext 
entstand eine grundsätzlich andere Interpretation.                                             

Auch wider die zahllosen heutigen systemischen 
Verschiebungen ist die Antwort des Konzils von Ni-
zäa ein Heilmittel. Nachfolgende Konzilien entfalte-
ten in der Trinitätslehre und Christologie diese klare 
Antwort der Gesamtkirche angesichts neuer Heraus-
forderungen. Im gleichen Atemzug sind zu nennen: 
Die spätere Behauptung vom vorewigen «Ausgang» 
des Heiligen Geistes «auch vom Sohn» (filioque), 
und die noch spätere Nicht-Unterscheidung der 
Energien – der «geschaffenen» und «ungeschaffe-
nen» Wirkungen Gottes. Stets geht es hierbei nicht 
um Worte und Begriffe, sondern um dialogische, 
personale Gebetserfahrung und um konkrete, konzi-
liare Gotteserfahrung der kirchlichen Gemeinschaft.

Wie das Sendschreiben Alexanders, des Bischofs 
von Alexandrien, an den anderen Alexander, Bi-
schof von Konstantinopel, bereits im Vorfeld des 
Konzils zeigt, waren sich die Väter der offenbarten 
Ordnung in der Dreiheit bewusst. Dies erweist der 
Kontext des Wortes vom «Einziggezeugten». Die 
Arianer gingen von «Zeugung» als einer Entstehung 
aus und unterstellten, hier wären zwei ungezeugte 
Vollkommenheiten nebeneinander – ein Unding. Die 
Zurückweisung durch die Orthodoxie lautete, ein 
Unding sei, die Seinsweise der göttlichen Personen 
der geschöpflichen Denkweise unterzuordnen. Der 
menschliche Verstand sollte sich bescheiden ange-
sichts der Unergründlichkeit Gottes, worauf Gott 
Selbst ihn hingewiesen hat, da er weder die Sterne 
am Himmel (Gen 15, 5) noch die Sandkörner am 
Meer oder die Regentropfen zählen kann (Sir 1, 2). 
Gottgemäß hat die Rede von Gott zu sein. Jegliche 
Perspektive von Entstehung, jegliche Unterordnung 



Der Bote ◆ 4/2025     13

▶	 Theologie

Griechischer Schriftzug um das Fresko: „Ich bin das Alpha und das Omega, der Anfang und das Ende …“

unter einen Zeitbegriff ist weggenommen, wenn der 
Glaube verkündet wird an «den einen Sohn Gottes, 
den Einziggezeugten von seinem Vater, vom Wesen 
des Vaters» und Dieser ist «gezeugt, nicht geschaffen, 
eines Wesens (homoousion) mit dem Vater». Nichts 
darf die Göttlichkeit des Sohnes reduzieren.

Im Resultat ist das «Gezeugtsein» des Sohnes 
lediglich ein vom Sohn selbst offenbarter Hinweis 
auf seine personale Beziehung zum Vater, auf die Ab-
hängigkeit vom Vater. Auf diese weist das Wort des 
Mit-Anfanglosen Sohnes vom Anfanglosen Vater: 
«Der Vater ist größer als ich» (Joh 14, 28). Größer? 
In Zentimetern? Älter vielleicht? Nein! Nicht in 
Zeit und Raum, sondern: Ursache für die personale 
Seinsweise von Sohn und Geist ist der Vater. Das hat 
keinerlei Folgen etwa für Anfanglosigkeit, Macht, 
Ehre – wie die Arianer fälschlicherweise annahmen 
-, denn hier, wie in allen anderen göttlichen Eigen-
schaften, ist die Natur der drei Personen vollkom-
men gleich, identisch. So gründet die Einheit des 
dreieinigen Gottes in des Vaters Person, keineswegs 
und keinesfalls in der allgemeinen Gottes-Natur. 
Diese Sicht von den drei Personen (jede mit dieser 
einmaligen personalen Eigenschaft, bzw. hypostati-
scher Eigenschaft), einerseits, und den allen dreien 
eignenden allgemeinen Eigenschaften, andererseits, 
schließt Vermischung ebenso wie Trennung aus. Die 
Beziehungseigenschaft (personal) – das «Gezeugt-

sein» – ist als Einzigartigkeit streng zu unterscheiden 
von allen Eigenschaften der allgemeinen Natur.

So wird ein tiefes personales Verständnis von 
Gott erschlossen, das aus der Offenbarung kommt, 
und festgelegt, ohne Anspruch, Gott erschöpfend 
dargestellt zu haben: Die Unergründlichkeit und 
Freiheit Gottes, der drei göttlichen Personen wird 
in dieser Sichtweise nicht eingeschränkt, sondern 
offengehalten.                                                                                     

Die Worte «Licht vom Licht» im Glaubensbe-
kenntnis sprechen über diese Beziehungsweise in 
Anlehnung an Hebr 1, 3: «Er, der da Abglanz Seiner 
[des Vaters] Herrlichkeit und Ausprägung Seines 
[des Vaters] Wesens ist»[1], und 2 Kor 4, 4: «das 
helle Licht des Evangeliums von der Herrlichkeit 
Christi, der da ist das Bild Gottes» (vgl. 2 Kor 3, 17 
f), «damit erstrahle die Erkenntnis der Herrlichkeit 
Gottes, die auf dem Antlitz Christi ist» (2 Kor 4, 6). 
Und in Psalm 36 (35), 10: «Denn bei dir ist die Quelle 
des Lebens, in deinem Lichte schaun sie das Licht» 
(vgl. Doxologie).

Dieses Person-Prinzip wird vom wahren Gottes-
sohn offenbart. Es gründet real in Christus. Ist uns 

[1]  Der hl. Apostel Paulus verwendet hier das Wort 
«Hypostase» noch im damaligen Sinne von Wesen, Substanz. 
Die Kappadokischen Väter des 4. Jh’s definierten auf dem 
Hintergrund von Nizäa die Person als das Wesentliche, 
Grundlegende, Fundament, Substanz.



14     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

"Was ist Wahrheit? Christus und Pilatus", 19. Jh., heute 
in der Tretjakow-Galerie

durch ein Leben in Ihm erfahrbar. Die Folgen: Von 
einem solchen unwandelbaren und daher sünden-
losen Gottessohn her ergibt sich die menschliche 
Sohnschaft zu Gott. Letztere aber ist unterschieden 
von ihrer Quelle. Der Auferstandene unterscheidet 
so: «Ich steige hinauf zu meinem Vater und eurem 
Vater, meinem Gott und eurem Gott» (Joh 20, 17).

Die Vaterschaft ist so göttlich ewig, wie die Sohn-
schaft göttlich ewig ist. Der Sohn ist heilig und ge-
währt Heiligung durch den Heiligen Geist, weil er 
im Vollsinn des Wortes ewiger und unwandelbarer 
Gottessohn dieses göttlichen Vaters ist – «vom We-
sen des Vaters». Die Arianer dachten demgegen-
über – Christus reduzierend – an eine dynamische 
Vervollkommnung des Sohnes, analog menschlicher 
Verbesserung (ein Thema, das im 5. Jahrhundert im 
Nestorianismus aktualisiert wird).

Und der Heilige Geist? In gleicher Weise gilt die 
personale Abhängigkeit des Heiligen Geistes vom 
Vater, die mit dem Wort «Ausgehen» bezeichnet ist, 
aber doch keinesfalls in räumlichem Sinne. Einzig-
artig ist die personale Beziehung des «Geistes der 
Wahrheit» zum Vater. Christus spricht von «dem 
Anderen», nennt die Person des Geistes «der Ande-
re» (Jo 14, 17), «der vom Vater ausgeht» (Jo 15, 26). 
Bischof Alexander von Alexandrien bringt dies im 
Vorfeld des Konzils so zur Sprache: «Indem wir diese 
fromme Lehre vom Vater und Sohn annehmen, wie 
es uns die Schriften lehren, bekennen wir in gleicher 

Weise den einen Heiligen Geist». In engster Verbin-
dung und unmittelbar darauf heißt es bei ihm: «Wir 
bekennen zugleich die eine und einzige, katholische, 
apostolische Kirche» (Sendschreiben).

Ohne auf den Heiligen Geist näher einzugehen – 
das Glaubensbekenntnis des Konzils endet ja mit den 
Worten: «Und an den Heiligen Geist» – konzentrier-
te das Konzil seine Antwort wider den Arianismus 
in dem Wort, das einzig nicht der Heiligen Schrift 
entstammt: Als «homousios», d.h. dem Vater we-
sens-identisch, also von uneingeschränkt derselben 
Natur, wird der Sohn bezeichnet. Der Vater ist als 
Gott all-mächtig, all-wissend, all-gegenwärtig, all-
gut und all-liebend – aber dieselben Eigenschaften 
hat der Sohn. Dies wird im Glaubensbekenntnis von 
Nizäa in zwei Dreischritten festgemacht: der Sohn ist 
«Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom 
wahren Gott» und im zweiten Passus: «gezeugt, nicht 
geschaffen, wesenseins mit dem Vater». 

Nur die Erscheinung dieses und eines solchen 
Gottessohnes vermag jene Offenbarungsperspektive 
in diese Welt hineinzubringen, die herausreißt aus 
der gefallenen geschöpflichen Welt. Der Sohn voll-
bringt diese Befreiung aus eigener Vollmacht als 
der Fleischgewordene, nicht ohne Vater und Geist. 
Gegründet auf das Evangelium Christi widerstand 
das Konzil jeglicher Reduzierung des Sohnes. Er-
lösung, Errettung, Heil ist im wahren Gottessohn, 
mit Vater und Geist. 

Vereint haben sich hierbei alle drei entscheiden-
den Sichtweisen, die dem Wort Gottes und mithin 
der Heiligen Schrift eignen: Schöpfung, Offenba-
rung, Erlösung. 

Die Erlösung kommt durch die Offenbarung des 
von den Himmeln «Herabgestiegenen», des «Fleisch-
gewordenen und Mensch gewordenen», mit dem 
einen Ziel: «für uns Menschen und zu unserer Erret-
tung» Mensch gewordenen. Wiederum um unsret-
willen, «für uns», wird Er über im Credo genanntes 
«Leiden» zum «Auferstandenen».                                                                                                      

Dieser «Herabgestiegene» ist der Schöpfer selbst. 
Der so Geglaubte hat in Seiner ewigen Person das 
Göttliche mit dem Menschlichen vereint. Hat den 
Tod in Seiner Menschennatur vernichtet durch Seine 
Auferstehung. Im Weiteren erhöht Er zur Erfüllung 
der einen wahren Offenbarung Gottes die in Ihm 
erlöste Menschennatur in die Himmel, führt sie ein 
in die Herrlichkeit der Dreieinigkeit. 

Er ist, an Dem die Welt mit ihrer Geschichte 
Gericht erfahren wird – nämlich Gott der wahre 
Richter. Und dies nur deshalb, weil Er der einzige 



Der Bote ◆ 4/2025     15

▶	 Theologie

Schöpfer, Offenbarer und Erretter ist. Durch Ihn 
und in Ihm wird die Freiheit des Menschen in Ein-
ordnung verwirklicht. 

Besiegelt wird diese Gottesverkündigung von 
Nizäa – das Ende ohne Ende – kurz und prägnant 
mit den Worten der Gegenwart des Heiligen Geistes: 
«Und an den Heiligen Geist».

Die Beendigung entspricht in gewisser Weise 
dem ersten Konzil in Jerusalem, dem Apostelkonzil, 
das mit dem Hinweis auf den Heiligen Geist seine 
Arbeit beschloss: «Der Heilige Geist und wir haben 
beschlossen...» (Apg 15, 28).

In Nizäa wurde die kirchliche Lehre vom Heiligen 
Geist nicht präzisiert, weshalb später neue Zweifel 
und Streitigkeiten folgten. Es war weiteren Jahr-
zehnten vorbehalten, Angriffe zurückzuweisen und 
aus der kirchlichen Überlieferung Antworten auf 
Streitfragen zu geben. Die Ergänzungen, die hier 
heranwuchsen, bestätigten, was im Wirken des ersten 
Ökumenischen Konzils angelegt war. Abschließend 
soll es hier zur Sprache gebracht werden.

Schon die frühen Glaubensbekenntnisse be-
inhalteten den Glauben an die Kirche, eine starke 
Verwirklichung dieses Glaubens erfolgt in Nizäa. 
Natürlich lebt die Kirche durch den Heiligen Geist, 
wie schon die Tauffrage des hl. Hippolyt (+ 235) 
deutlich macht: «Glaubst du an den Heiligen Geist 
in der heiligen Kirche und an die Auferstehung des 
Fleisches?» Das Bekenntnis zu der «einen, heiligen, 
katholischen und apostolischen Kirche» ist Praxis. 
Die kirchliche Praxis gibt die zeitlose Antwort der 
Kirche (Leib Christi) von ihrem Haupt Christus her 
(1 Kor 12, 27; Eph 4, 15). Der Glaube an die eine Kir-
che Christi bestimmt die Einberufung und Durch-
führung des Konzils. In der späteren Ergänzung zum 
Glaubensbekenntnis wird der Heilige Geist als Gott 
und Schöpfer, als dritte Person der göttlichen Trias 
erwiesen: «Herr und Lebenschaffender» in einzig-
artiger Beziehung zum Vater stehend und von der-
selben Gottes-Herrlichkeit – der so Mit-Angebetete 
und Mit-Verherrlichte. Anbetung, Offenbarung der 
Propheten, Taufe, Auferstehung, Endgericht und 
neue Weltzeit werden in der Ergänzung nochmals, 
nun explizit, zu einer Einheit verbunden. Aber all 
dies ist in der Überlieferung schon vor Nizäa ent-
halten. Schließlich wird der Gesamttext des Nizäno-
Constantinopolitanum im 3. Ökumenischen Konzil 
(431, Kanon 7) festgelegt und im 4. Ökumenischen 
Konzil (451) bestätigt, das Christus als «vollkommen 
in Gottheit, vollkommen in Menschheit, wahrer Gott 
und wahrer Mensch» in einer Person. Ein klares 

Zeugnis wird geleistet von dem Organismus, der 
«Leib Christi – Kirche» heißt. Dafür, dass dies kein 
einfacher Prozess ist, legt die Kirchengeschichte be-
redtes Zeugnis ab.

Die Welt ist wegen ihrer inneren Unordnung 
geneigt, mit den ihr eigenen – äußeren, weltlichen 
– Kategorien die von Gott in Wahrheit zur Erlösung 
offenbarte Ordnung zu verkehren. Durch Akzentver-
schiebungen und winzige, scheinbar unerhebliche 
Veränderungen wird die Entfernung vom ganzheit-
lichen Glauben schmackhaft gemacht.

Dort wo die vom nizänischen Konzil im Vollsinn 
des Wortes behauptete Göttlichkeit des Sohnes Got-
tes in Abrede gestellt wird, greift Verweltlichung um 
sich, damals in Angleichung an das heidnische rö-
misch-griechische Element, heute an das neu-heidni-
sche, gottferne Denken des Relativismus. Manchmal 
sogar durch Anzweifeln dessen, ob es überhaupt eine 
Wahrheit gebe.

Das Bekenntnis zum Logos Gottes als Ursprung 
und Grundlage dieses Kosmos (gr. Ordnung) sieht 
eine Logik im gesamten Weltgeschehen, einen Sinn 
im menschlichen Dasein, entwickelt ein Wachstum 
in der geistlichen Erkenntnis. Dies widerspricht 
keineswegs der modernen Wissenschaft (ein Zeuge 
unserer Zeit ist der Oxforder Mathematikprofessor 
John Lennox, aber auch viele andere Wissenschaft-
ler). Dem steht die Behauptung entgegen, die Welt sei 
zufällig, die evolutionäre Entwicklung sei ohne jede 
innere Intention, bar geistlicher Dimension – das ist 
Neu-heidnisch, Neu-Atheistisch. 

Zeitlos, und daher auch hochmodern, ist das im 
Gottessohn-Christus offenbarte und in Nizäa ver-
teidigte personale Prinzip. Es begründet letztlich 
in unergründlicher Tiefe die Einzigartigkeit und 
Freiheit einer jeden Person, wider jeglichen – sei es 
altrömischen, oder neuzeitlichen – Kollektivismus 
bzw. Totalitarismus. 

All diesen Versuchungen setzt die Kirche aus 
ihrer Erfahrung die Liebe des Schöpfers und die 
Liebe zum Schöpfer entgegen: Das Konzil von Ni-
zäa trägt das Feuer in sich, welches Christus selbst 
auf die Erde geworfen hat (Lk 12, 49; Apg 2, 3). In 
gleicher Weise, durchaus streitbar, wurde und wird 
dieser Glaube an den einen Schöpfer, Offenbarer 
und Erlöser weitergegeben in der Überlieferung der 
einen Kirche, welche die Heiligung, ihr liturgisches 
Leben, das Zeugnis im Geiste Christi täglich lebt, 
mit Seiner Überwindung der Welt (Joh 16, 33). Und 
von da her auch das konziliare Erbe trägt – und von 
diesem Erbe getragen wird.



16     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

Hochwürdigster Vater, lieber, im Herrn,  
Erzpriester Nikolaj!

Unsere Bekanntschaft dauert nun schon 35 Jahre, 
und ich habe jederzeit beobachten können, dass 

Sie den Blick Ihrer Seele auf das Wesentliche, das 
wahrlich Wichtige und Grundlegende richten. 

Ihr Interesse und Ihre Verehrung für den großen 
Hierarchen, Metropolit Antonij, sind für Sie ganz 

natürlich. In Erinnerung an unsere Gespräche und 
gelegentlichen Streitgespräche, möchte ich Ihnen zu 

Ihrem Jubiläum eine kleine Notiz über den Hoch-
seligen Metropoliten widmen.

D ie Sorge und Aufmerksamkeit (2 
Kor 11,28), die Metropolit Antonij 
der Beziehung zwischen der Rus-
sischen Kirche und den anderen 
orthodoxen Lokalkirchen widmete, 

ist ein äußerst großes Thema, das eine umfassende 
Untersuchung verdient. Hier soll nur anhand dreier 
Beispiele aus ganz unterschiedlichen Bereichen des 
kirchlichen Lebens gezeigt werden, welche Bedeu-
tung seine einflußreichen Stellungnahmen für die 
Herausforderungen  des kirchlichen Lebens hatten.

Im Jahr 1915 erreichte die russische Diplomatie, 
dass die Entente Russland Konstantinopel versprach. 
Dass dies eine Falle war, konnte man damals nur ah-
nen. In Russland nahm man dies als bare Münze. Die 
Mehrheit des Heiligen Synods vertrat die typische 
Ekklesiologie des 19.–20. Jahrhunderts: ein Land, 
eine Nation, eine autokephale Kirche. Diese Auto-
kephalie stieß nun auf ein unlösbares Problem: Was 
tun, wenn sich der Ökumenische Patriarch plötzlich 
auf russischem Territorium befindet? Sollte man 
ihn dem St. Petersburger Synod unterstellen? Oder 
sollte man ihn nach Kleinasien zurückschicken, wo 
er damals – vor dem Völkermord 1922–1923 – noch 
anderthalb Millionen Gläubige hatte?

Metropolit Antonij trat im Synod für den Patriar-
chen von Konstantinopel ein. In erhabenen Bildern 
beschrieb er die große Bedeutung des Konstantinop-
ler Thrones in verschiedenen Epochen der Kirchen- 
und Weltgeschichte. Sein Fazit: Dieser hochverdiente 
Thron müsse an seinem Platz bleiben und seine 

Selbständigkeit bewahren. Die Mehrheit im Synod 
(und nicht nur dort) hatte da bereits vergessen, wie 
beispielsweise Kaiser Justinian seine Erlasse an alle 
fünf Patriarchen richten konnte.

Dank der Rede Metropolit Antonijs wurde die 
Frage im Synod „auf Eis gelegt“, und es wurde keine 
Entscheidung getroffen, die das Gewissen belastet 
hätte – unabhängig davon, ob sie überhaupt umsetz-
bar gewesen wäre.

Der zweite Fall betrifft die Frage des Kirchen-
kalenders. Auf dem „Panorthodoxen Kongress von 
Konstantinopel“ im Jahr 1923 wurde die Russische 
Kirche durch zwei Hierarchen vertreten: Erzbischof 
Alexander (Nemolovskij) und Erzbischof Anastasij 
(Gribanovskij). Erzbischof Alexander unterstützte – 
wie auch die serbische Delegation unter Metropolit 
Gavrilo, dem späteren Patriarchen – begeistert alle 
Vorhaben der Leitung des Kongresses, einschließlich 
der Kalenderreform. Erzbischof Anastasij hingegen 
war über die vorgeschlagene Reform klar unzu-
frieden, verhielt sich aber sehr zurückhaltend; sein 
Schlüsselwort war: „Ich habe keine Vollmachten.“ 
Nachdem er den Kongress frühzeitig verlassen und 
Metropolit Antonij über alles informiert hatte, blieb 

Erzpriester Valentin Asmus

Metropolit Antonij (Chrapovickij)  
und die panorthodoxe Einheit

Erzpriester Valentin Asmus



Der Bote ◆ 4/2025     17

▶	 ROKA

dieser frei von lautstarken Anklagen oder Verurtei-
lungen.

Metropolit Antonij wirkte lieber durch stille 
persönliche Ermahnungen – und diese waren er-
folgreich: Die Serbische Kirche nahm den neuju-
lianischen bzw. korrigierten julianischen Kalender 
(entwickelt von einem der serbischen Vertreter auf 
dem „Panorthodoxen Kongress“, dem Astronomen 
M. Milanković) nicht an. Metropolit Antonij war und 
blieb Gegner des neuen Kalenders. Er war jedoch 
nicht der Ansicht, dass die Einführung des neuen 
Stils für unbewegliche Feste ein hinreichender Grund 
für einen Abbruch der kirchlichen Gemeinschaft 
sei, da die Kalenderfrage nicht von dogmatischer 
Natur war.

Wachsam beobachtete er das Wirken neukalen-
darischer Ersthierarchen und beurteilte jeden von 
ihnen konkret nach der Gesamtheit seiner Taten. 
„Nicht als Anweisung, sondern aus Überzeugung“, 
riet Metropolit Antonij:

„Man muss den Übergang zum neuen Stil – der 
zwar zu missbilligen ist, aber weder eine Häresie 
noch eine Spaltung bedeutet (und der die Gläu-
bigen nicht vom Besuch dieser Kirchen abhalten 
sollte) – unterscheiden von der Veränderung des 
Ostertermins und des Triodions. Für diese Über-
tretung ist ein Anathema ausgesprochen. […] In 
eine Kirche, die den neuen Stil angenommen hat, 
kann man zum Gebet gehen; aber eine Kirche, 
die den Tag des heiligen Osterfestes geändert hat, 
sollte man nicht aufsuchen. […] Ebenso ist über 
den Empfang der Sakramente und kirchlichen 
Segenshandlungen zu urteilen.“[1]

Auffällig ist, dass die Position Metropolit Antonijs 
in der Kalenderfrage nicht vollkommen mit der des 
heiligen Patriarchen Tichon übereinstimmt. Dieser 
schrieb bereits am 21. Januar 1919 an den Konstan-
tinopler Patriarchen Germanos V. (der schon am 12. 
Oktober 1918 aus gesundheitlichen Gründen in den 
Ruhestand versetzt worden war) und teilte mit, dass 
der Heilige Synod Russlands bereits 1917 den ortho-
doxen Gläubigen Finnlands erlaubt hatte, alle Feste 
nach dem westlichen Kalender zu feiern. Zugleich 
bat er den Patriarchen, eine panorthodoxe Beratung 
über die Kalenderfrage einzuleiten, und schlug vier 
mögliche Lösungen vor:

1.	panorthodoxe Beibehaltung des julianischen 
Kalenders in seiner Gesamtheit, was nach Meinung 
des hl. Tichon vorzuziehen wäre;

[1]  Briefe des Hochseligen Metropoliten Antonij (Chrapowiz-
kij), Jordanville 1988, S. 168; vgl. dort auch S. 195, 201.

2.	panorthodoxe Annahme des neuen Stils;
3.	Annahme des neuen Stils für unbewegliche 

Feste bei gleichzeitiger Beibehaltung der alten Os-
terrechnung;

4.	freie Annahme eines der drei genannten Mo-
delle durch jede Lokalkirche unter der Bedingung, 
dass brüderliche Gemeinschaft und Liebe bewahrt 
bleiben.[2]

Auch die Frage des alttestamentlichen Kanons 
gehört zu den panorthodoxen Themen, da sie in 
der Russischen Kirche anders geregelt ist als in den 
übrigen Kirchen. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts 
wurde die Russische Kirche durch die theologischen 
Werke von Erzbischof Feofan Prokopovič protes-
tantisch beeinflusst. In seiner auf Latein verfassten 
Dogmatik zählt er in spöttischen Hexametern die 
„Apokryphen“ des Alten Testaments auf und zieht 
den Schluss, dass sie „zu Recht nicht als göttliche 
Schriften bezeichnet werden können“.

Nicht nur der Kanon des Alten Testaments, son-
dern, was noch erstaunlicher ist, auch der Kanon des 
Neuen Testaments kristallisierte sich erst nach sehr 
langer Zeit heraus. Im 8. Jahrhundert nimmt Johan-
nes von Damaskus, auf den sich der Ausführliche 
Christliche Katechismus (des hl. Filaret von Moskau) 
in der Frage des Kanons der Heiligen Schrift bezieht, 
die Regeln der Heiligen Apostel in den Kanon des 
Neuen Testamentes auf. Er stützt sich dabei offenbar 

[2]  Das Ermittlungsverfahren gegen Patriarch Tichon, Mos-
kau 2000, S. 663–668.

Metropolit Antonij (Chrapovickij)



18     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

nicht auf eine bestimmte Tradition, sondern auf seine 
eigene Schlussfolgerung – aus ihrem apostolischen 
Ursprung auf ihre Zugehörigkeit zum Kanon. Im 
Allgemeinen gibt es unter den wenigen Konzils- 
und Kirchenväterurteilen und Meinungen des 4. bis 
8. Jahrhunderts über den Kanon, auf die man sich 
gewöhnlich bezieht, nicht einmal zwei, die in allen 
Punkten übereinstimmen. Im 12. Jahrhundert be-
merkt Johannes Zonaras in seinem Kommentar zum 
85. Apostolischen Kanon, dass „einige andere Zäh-
lungen es erlauben [im Gottesdienst – ein Zeichen 
der Kanonizität] auch die Bücher Weisheit Salomos 
und Judas und Tobit und die Apokalypse zu lesen“. 
Dabei erwähnt er nicht, dass wiederum andere die 
in dieser Apostolischen Regel genannten Makka-
bäerbücher nicht in den Kanon aufnehmen. Man 
tendierte offensichtlich dazu, positive Meinungen 
über die Kanonizität des einen oder anderen Buches 
zu übernehmen und negative zu ignorieren.

Die Protestanten, die sich auf die hebräische Bibel 
stützten, stellten das Problem des Kanons scharf, 
während sich die Orthodoxen auf die Septuaginta 
(und die Katholiken auf die Vulgata, die auf die-
selbe Septuaginta zurückgeht) stützten. Die Frage 
avancierte zu einem internen orthodoxen Problem, 
als der Patriarch von Konstantinopel, Cyril Lukaris, 
sein protestantisch geprägtes Bekenntnis des Glau-
bens der Ostkirche veröffentlichte, in dem auch ein 
protestantischer Kanon der Heiligen Schrift vorge-
schlagen wurde. Das „Orientalische Bekenntnis des 
christlichen Glaubens” von C. Lukaris, erstmals 1629 
in Genf veröffentlicht, wurde von der Orthodoxen 
Kirche mehrfach verurteilt. Patriarch Dositheos II. 
von Jerusalem (1669-1707) verfasste eine ausführ-
liche Widerlegung von Lukaris‘ „Bekenntnis“. Diese 
Widerlegung wurde als „Glaubensbekenntnis der 
Orthodoxen Kirche” vom Lokalkonzil von Jerusalem 
1672 verabschiedet. 1723 fand in Konstantinopel ein 
Konzil unter der Leitung der Patriarchen von Kons-
tantinopel, und dem Patriarchen von Antiochien und 
Jerusalem statt, welches auf Bitten des russischen Za-
ren auf die Frage oppositioneller Anglikaner nach der 
Möglichkeit ihrer Vereinigung mit der Orthodoxen 
Kirche einging. Als Grundlage für die Vereinigung 
schlug ihnen das Konzil das Glaubensbekenntnis des 
Patriarchen Dositheos vor. In seiner Antwort zählt 
Dositheos zu den kanonischen Büchern des Alten 
Testaments auch jene Bücher, die Lukaris 

„unvernünftig und unwissend, ja sogar böswillig 
als Apokryphen bezeichnet hat, einfach und be-
liebig, nämlich Tobit, Judas, Esra sechs weitere 

Kapitel, das zweite Buch Esra, Baruch, das dritte 
Kapitel Daniels mit dem Lied der drei Jünglinge, 
die Geschichte Susannas, die Geschichte Bel und 
des Drachens, die Weisheit Salomos, die Weisheit 
Sirachs und die drei Bücher der Makkabäer”. 
Der Heilige Synod Russlands hat dieses Bekennt-

nis nie in Frage gestellt. Bis in die 1870er Jahre er-
schien dieses im Druck jedoch unter Auslassung 
der zitierten Frage und Antwort. Auch bei der Ver-
öffentlichung des griechischen Textes wurde es einer 
solchen Kürzung unterzogen. Erst nach dem Tod 
des hl. Filaret (+ 1867) wurde die Veröffentlichung 
der vollständigen Fassung der Enzyklika von 1723 
und ihres griechischen Originals möglich. Der Aus-
führliche Katechismus („des Filaret“) blieb jedoch 
unverändert mit seiner Lehre über den Kanon als 
Liste von „22 Büchern“ entsprechend der Anzahl 
der Buchstaben des hebräischen Alphabets. Dies 
entspricht der Bibelwissenschaft des 19. Jahrhunderts 
und entspricht nicht der Bibelwissenschaft des 21. 
Jahrhunderts. Dies entspricht dem protestantischen 
Kanon und entspricht nicht der orthodoxen Tradi-
tion. In der Kirche lesen wir häufig aus der Weisheit 
Salomos, doch laut den Kanones dürfen nichtkano-
nische Bücher in der Kirche nicht verlesen werden. 
Alle russischen bibelwissenschaftlichen Lehrbücher 
vermitteln nach wie vor die Lehre über den Kanon 
gemäß dem Ausführlichen Katechismus. Und selbst 
in der russischen Übersetzung des alttestament-
lichen Lehrbuchs von F. Viguro hat der Übersetzer 
den Autor, einen waschechten Katholiken, dazu ge-
bracht, die protestantische Lehre über den Kanon 
zu vermitteln.

Im Zuge seiner Überarbeitung des Katechismus 
gab Metropolit Antonij eine eigene Formel vor, die 
zwar die alte Schulterminologie beibehielt, deren 
Bedeutung jedoch radikal veränderte: Die heiligen 
Bücher des Alten Testaments werden unterteilt in 
„kanonische, die sowohl von Christen als auch von 
Juden anerkannt werden, und nichtkanonische, die 
nur von Christen anerkannt werden, während die 
Juden sie verloren haben“[3]. In Bezug auf Juden und 
(unabhängig von ihrer Konfession) Christen dachte 
Metropolit Antonij sicherlich nicht an jüdisch-christ-
liche oder interkonfessionelle christliche Beziehun-
gen, sondern an eine panorthodoxe Vereinbarung 
über die Einheit in der Lehre über den Kanon der 
Heiligen Schrift.

[3]  Erzbischof Nikon (Rklitskij), Lebensbeschreibung des 
seligen Antonij, Metropolit von Kiew und Galizien, Band VIII, 
1961 New York, S. 21.



Der Bote ◆ 4/2025     19

▶	 ROKA

W
enn ein Forscher sich an den 
Archivbestand der Deutschen 
Diözese der Russischen Ortho-
doxen Kirche wendet, steht er vor 
einer einzigartigen historischen 

Situation. Auf dem Gebiet Deutschlands existieren 
zwei russisch-orthodoxe Berliner und Deutsche Di-
özesen – und dementsprechend auch zwei getrennte 
Diözesanarchive, von denen jedes über eine eigene, 
einzigartige Dokumentensammlung verfügt.

Das eine Archiv befindet sich in Berlin und gehört 
zur Berliner und Deutschen Diözese der Russischen 
Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats (MP). 
Das andere Archiv wird in München aufbewahrt und 
ist Eigentum der Berliner und Deutschen Diözese der 
Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland (ROKA). 
Das Vorhandensein zweier Diözesen ist eine Folge der 
revolutionären Ereignisse von 1917 – des Zusammen-
bruchs des Russischen Kaiserreichs, der Massenemig-
ration und der darauffolgenden kirchlichen Trennung. 
Die Dokumente des Archivs der Deutschen Diözese 
der ROKA stellen eine einzigartige Quelle zur Ge-
schichte der russischen Emigration und des Lebens 
der orthodoxen Diaspora auf dem europäischen Kon-
tinent dar; ihnen ist dieser Artikel gewidmet.

Die Deutsche Diözese der ROKA wurde 1926 
gegründet, doch das älteste Dokument ihres Archivs 
stammt aus dem Jahr 1824. Dieser hundertjährige 
Abstand wirft berechtigte Fragen auf: Warum besteht 
ein so großer Unterschied zwischen dem Alter der Di-
özese und ihren ältesten Archivakten? Wem gehörten 
diese Dokumente, und wo wurden sie aufbewahrt, 
bevor sie in das Diözesanarchiv gelangten?

Die Antworten auf diese Fragen liegen in der mehr 
als 300-jährigen Geschichte der russischen orthodo-
xen Präsenz auf deutschem Boden. Die Erforschung 
dieser Geschichte kann Aufschluss über die Entste-
hung der Dokumentensammlung des Archivs der 
Deutschen Diözese der ROCOR geben, da ihre äl-
testen Dokumente Fragmente von Archiven sind, 
die bereits vor der Bildung der diözesanen Struktur 
existierten.

Der vorliegende Artikel basiert auf Materialien der 
Forschungsarbeit des Autors, die in der deutschspra-
chigen Publikation „Archiv der Deutschen Diözese 
im Kontext der Geschichte“ in der Zeitschrift des 
Landesarchivs Nordrhein-Westfalen „Archivar“ ver-
öffentlicht wurde[1].

Eine weitere Grundlage bildete der Vortrag über 
das Archiv der Deutschen Diözese der Russischen 
Orthodoxen Kirche im Ausland, den der Autor am 25. 
November 2024 im Rahmen des Kurses „Quellen zur 
Kirchengeschichte des 20. Jahrhunderts“ für Master-
studenten des Sankt-Philaret-Instituts (Moskau) hielt. 
Obwohl die Geschichte des Archivs der Deutschen 
Diözese bisher noch nicht Gegenstand einer eigen-
ständigen monographischen Untersuchung war, wur-
den einzelne Dokumentenkomplexe bereits erforscht. 
Als Beispiel kann der 2015 veröffentlichte Artikel „Das 
baltische orthodoxe Thema im Archiv der Deutschen 
Diözese“ genannt werden, der Quellen zur Geschich-
te der Orthodoxen Kirche in Estland, Lettland und 
Litauen, die in diesem Archiv aufbewahrt werden, 
in den wissenschaftlichen Umlauf eingeführt hat.[2] 
Dies unterstreicht das bedeutende wissenschaftliche 
Potenzial des Bestands und die Möglichkeiten seiner 
weiteren Erforschung.

Der Beginn der russischen 
Orthodoxie in Deutschland: 

Dynastische Verbindungen und die 
ersten Kirchen

Die Geschichte der russischen orthodoxen Prä-
senz in Deutschland reicht über drei Jahrhunderte 
zurück und begann durch dynastische Verbindun-

[1]  Kinstler, Anatolij. Archiv der Deutschen Diözese der 
ROKA [Russisch-Orthodoxe Kirche im Ausland] im Kontext 
der Geschichte. In: Archivar, Band 75, Heft 4 (2022), S. 332–337.

[2]  Kinstler, A. W. Das baltische orthodoxe Thema im Archiv 
der deutschen Diözese der Russischen Orthodoxen Kirche im 
Ausland. // Wissenschaftlich-analytische Zeitschrift Orthodoxie 
im Baltikum, Nr. 3 (12). Riga, 2015, S. 11–48.

Kinstler Anatolij Vladimirovich

Das Archiv der Berliner und Deutschen 
Diözese der Russischen Auslandskirche

ein Schlüssel zur Geschichte der  
russischen Orthodoxie in Deutschland



20     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

gen. Bereits im ersten Viertel des 18. Jahrhunderts, 
als Ehen zwischen Vertretern deutscher Fürsten-
häuser und der russischen Zarenfamilie geschlos-
sen wurden, entstanden die ersten orthodoxen 
Kirchen und Kapellen für russische Bräute.

So wurde im Jahr 1716 in der Residenz des 
Herzogs Karl Leopold von Mecklenburg-Schwerin 
(1678–1747) eine Kirche für seine Gemahlin, die 
Zarentochter Katharina Ioannowna (1691–1733), 
Nichte des Zaren Peter I., errichtet.

Es gab Fälle, dass deutsche Könige und Herzöge 
prachtvolle Kirchen zum ewigen Gedenken an ihre 
russischen Ehefrauen errichteten – als Ausdruck 
tiefer Zuneigung. Ein Beispiel dafür ist die majes-
tätische Grabeskirche der heiligen Großmärtyrerin 
Katharina in Stuttgart-Rotenberg, die König Fried-
rich Wilhelm I. von Württemberg (1781–1864) in 
den Jahren 1820–1824 zum Gedenken an seine Ge-
mahlin Katharina Pawlowna (1788–1818), Tochter 
des russischen Kaisers Paul I., erbauen ließ.

In den Jahren 1847–1855 ließ Herzog Adolf 
Wilhelm von Nassau (1817–1905) in Wiesbaden 
zum Gedenken an seine verstorbene Gemahlin 
Elisabeth Michailowna (1826–1845) die Kirche der 
heiligen rechtschaffenen Elisabeth errichten. Diese 
Kirche zählt zu den architektonischen Juwelen und 
Sehenswürdigkeiten Wiesbadens.

Gesandtschafts- und Kurkirchen: 
Die Ausweitung der russischen 

orthodoxen Präsenz im 19. 
Jahrhundert

Die dynastischen Verbindungen ebneten den 
Weg für die Festigung diplomatischer Beziehungen. 
Für die seelsorgerischen Bedürfnisse russischer Di-
plomaten und Botschaftsangehöriger entstanden in 
den Hauptstädten der deutschen Fürstentümer so-
genannte „Gesandtschaftskirchen“. Diese Kirchen, 
die dem Außenministerium des Russischen Kaiser-
reichs und dem Heiligen Synod unterstanden, wur-
den zu kleinen Inseln der russischen Orthodoxie.

Im 19. Jahrhundert gewann die russische Prä-
senz jedoch eine neue Dimension: Für Mitglieder 
der kaiserlichen Familie, für die russische Aristo-
kratie sowie für die kulturelle und wissenschaftliche 
Elite Russlands wurde es zur Tradition, deutsche 
Kurorte zur Heilung und Erholung zu besuchen. 
Solche Aufenthalte dauerten oft mehrere Monate. 
In einem Kurort konnten sich gleichzeitig mehrere 

Hundert bis mehrere Tausend Russen aufhalten. 
So kamen beispielsweise im Jahr 1906 allein nach 
Wiesbaden 7 500 Besucher aus Russland.

In Deutschland wurden Russen geboren, ge-
tauft, getraut und beerdigt. Zwar konnten die 
„Gesandtschaftskirchen“ die Registrierung dieser 
Ereignisse übernehmen und die Sakramente der 
Taufe und Trauung spenden, doch konnten sie die 
tiefe Religiosität der russischen Gesellschaft nicht 
vollständig befriedigen. Zum einen befanden sich 
die Gesandtschaftskirchen meist in den Räumen 
der Botschaften und waren ursprünglich nicht für 
größere öffentliche Gottesdienste vorgesehen. Zum 
anderen lagen die Botschaften in den Hauptstädten 
der deutschen Fürstentümer, was es für russische 
Reisende erschwerte, orthodoxe Gottesdienste dort 
zu besuchen. Dieses Problem wurde durch den 
Bau russischer orthodoxer Kirchen in deutschen 
Kurorten gelöst. Zu den bekanntesten gehören: 
Die Kirche der heiligen Märtyrerin und Kaiserin 
Alexandra, in Bad Ems (1876),  die Verklärungs-
kirche in Baden-Baden (1882),  die Kirche des 
heiligen Sergius von Radonesch in Bad Kissingen 
(1901). Mit dem Bau dieser Kirchen erhielt die 
russische Kultur in Deutschland einen neuen Ent-
wicklungsschub.

Das dokumentarische 
vorrevolutionäre Erbe

Die weitere Entwicklung der russisch-deutschen 
Beziehungen wurde durch den Ausbruch des Ersten 
Weltkriegs im Jahr 1914 unterbrochen. Der Zustrom 
russischer Touristen nach Deutschland kam nahezu 
vollständig zum Erliegen. Russische Kirchen wur-
den geschlossen und geplündert. Der Klerus war 
gezwungen, das Land zu verlassen und die Kirchen 
samt ihrem Besitz dem Schicksal zu überlassen. 
Eines der tragischsten Beispiele für den Verlust kul-
turellen Erbes war die Plünderung des Hauses des 
Kaisers Alexander III. in Tegel im Jahr 1914[3]. 

[3]  Thon, Nikolaus. [russ.:] Ton, Nikolaj, Hypodiakon. Erz-
priester Alexij Maltzew – Theologe, Kirchenhistoriker, Über-
setzer, Missionar. Zum 100. Jahrestag seines Heimgangs. Vortrag 
auf der gemeinsamen Pastoralkonferenz der Berliner Diözese 
der Russischen Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats 
und der Berliner Diözese der Russischen Orthodoxen Kirche 
im Ausland (15.–17. Dezember 2015). Online verfügbar unter: 
http://rokmp.de/wp-content/uploads/2016/02/maltcev.pdf (Zu-
griff am 29.08.2025).



Der Bote ◆ 4/2025     21

▶	 ROKA

Dieses Kulturzentrum, das durch die Bemühun-
gen von Erzpriester Alexei Malzew gegründet wor-
den war, beherbergte die umfangreiche Bibliothek 
der Bruderschaft des Heiligen Fürsten Wladimir so-
wie die einzigartigen Sammlungen des Museums der 
Russischen Geschichte und der Russischen Kirche 
in Deutschland. Der Verlust dieser unschätzbaren 
Bestände wurde zu einer der ersten und bittersten 
Folgen des Krieges für die russisch-orthodoxe Prä-
senz auf deutschem Boden. Auch das Gebäude der 
russischen Botschaft in Berlin wurde verwüstet, 
wobei wahrscheinlich auch Archivdokumente der 
Botschaft, darunter kirchliche Unterlagen, vernichtet 
wurden.

Die Hauptdokumentation der sogenannten „Ge-
sandtschaftskirchen“ bis 1917 blieb dennoch er-
halten, da sie sowohl im Archiv des Außenminis-
teriums des Russischen Kaiserreichs als auch im 
Synodalarchiv der Russischen Orthodoxen Kirche in 
Sankt Petersburg aufbewahrt wurde. Heute befindet 
sich der Großteil dieser Dokumente, die das Leben 
der Gesandtschaftskirchen betreffen, im Archiv der 
Außenpolitik des Russischen Kaiserreichs (AVPRI) 
des Außenministeriums der Russischen Föderation 
in Moskau, während die Bestände des Synodalar-
chivs im Russischen Staatlichen Historischen Archiv 
(RGIA) in Sankt Petersburg lagern. Leider haben 
sich die Unterlagen der vorrevolutionären Kirchen, 
die in Deutschland verblieben, nur fragmentarisch 
erhalten, da viele von ihnen im Strudel von Krieg 
und Revolution verloren gingen. Dies verleiht den 
russischen Archiven umso größeren Wert für die 
Erforschung dieser Epoche.

Das kirchliche Leben der russischen 
Emigration: Vom „russischen Berlin“ 

bis zur Machtübernahme der 
Nationalsozialisten

Die Situation änderte sich nach der Revolution 
in Russland im Jahr 1917. Millionen von Russen 
waren gezwungen, ihre Heimat zu verlassen. In 
Deutschland befanden sich etwa 1.250.000 ehe-
malige russische Staatsbürger. An die Stelle des 
vorrevolutionären „russischen Wiesbaden“ trat in 
den 1920er Jahren das Phänomen des „russischen 
Berlin“, wo sich das kulturelle und wissenschaftlich-
akademische Leben aktiv entwickelte. Berlin wurde 
zum Anziehungspunkt der Emigration: „Auf dem 
Höhepunkt des „russischen Berlin“ im Jahr 1923 
könnten sich in der deutschen Hauptstadt mehr als 
350.000 ehemalige Untertanen des Zaren befunden 
haben.“[4]

Diese Ereignisse mussten sich auf das kirchliche 
Leben der russischen Emigration auswirken. Trotz 
der schwierigen Bedingungen der Nachkriegs- und 
Nachrevolutionskrise in Deutschland begann das 
kirchliche Leben wieder aufzublühen – allerdings 
unter völlig neuen Umständen, da die finanzielle 
Unterstützung aus Russland vollständig aufhörte. Bis 
1917 erhielten die orthodoxen Kirchen in Deutsch-
land staatliche oder private finanzielle Mittel. Nach 

[4]  Weiss, Stefan. Begegnung in Charlottengrad: Die Berliner 
Musikwelt empfängt das russische Exil. In: Macht Musik: Kultur 
und Gesellschaft in Russland. Herausgegeben vom Berliner 
Wissenschafts-Verlag. Bd. 59, Nr. 4, April 2009, S. 61.

Kirche der hl. Märt. Zarin Alexandra, Bad Ems Allerheiligenkirche, Bad Homburg



22     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

dem Sturz der Monarchie und der Machtübernahme 
durch die Bolschewiki versiegten diese Geldquellen. 
Die bolschewistische Regierung nahm von Beginn 
an eine feindliche Haltung gegenüber der Religion 
und der Russisch-Orthodoxen Kirche ein. Durch 
ein Regierungsdekret wurde im Januar 1918 die 
Kirche vom Staat getrennt. Kirchen und Klöster in 
Sowjetrussland wurden geplündert und zerstört, 
Geistliche und Gläubige verfolgt. Mehrfach wurde 
das Oberhaupt der Russischen Kirche, Patriarch Ti-
chon (Bellavin), verhaftet. Der Metropolit von Sankt 
Petersburg, in dessen Zuständigkeit sich vor der 
Revolution alle kirchlichen Auslandsinstitutionen 
befanden, hatte keine Möglichkeit mehr, die ortho-
doxen Gemeinden außerhalb Russlands zu leiten.

Im Jahr 1919, während des Bürgerkriegs, bei 
fehlender Verbindung mit dem kirchlichen Zentrum 
in Moskau, entstand im Südosten Russlands, der 
noch nicht von den Bolschewiki kontrolliert wur-
de, eine Provisorische Oberste Kirchenverwaltung. 
Diese Verwaltung übernahm die Verantwortung 
nicht nur für innerkirchliche Fragen des Südostens 
Russlands, sondern auch für Angelegenheiten der 
kirchlichen Diaspora außerhalb Russlands. Nach der 
Evakuierung von der Krim nach Konstantinopel im 
Jahr 1920 hielt die Provisorische Oberste Kirchen-
verwaltung am 6. November 1920 eine Sitzung ab, 
die den Beginn der russischen Auslandskirchenver-
waltung markierte.[5]

Am 23. Oktober 1920 beschloss die Verwaltung, 
dass alle russischen Kirchen im Ausland ihrer Lei-
tung unterstellt seien, bis eine Verbindung mit dem 
Moskauer Patriarchen wiederhergestellt werden 
könne. Bereits am 1. Oktober 1920 hatte sie Erz-
bischof Jewlogij (Georgijewski) zum Leiter der Kir-
chen in Westeuropa ernannt – eine Ernennung, die 
Patriarch Tichon am 8. April 1921 bestätigte. Zu 
Jewlogijs Zuständigkeitsbereich gehörten auch die 
Kirchen in Deutschland. In den Jahren 1921–1922 
lebte er in Berlin, bevor er Ende 1922 seinen Ver-
waltungssitz nach Paris verlegte. 1924 wurde in-
nerhalb der Russischen Auslandskirche (ROKA) 
ein deutsches Vikariat gegründet, das Metropolit 
Jewlogij unterstellt war und vom Berliner Bischof 
Tichon (Laschtschenko) geleitet wurde. Die Be-
ziehungen zwischen Metropolit Jewlogij und der 

[5]  Kostrjukov, A. A. Die provisorische höchste kirchliche 
Verwaltung im Südosten Russlands als Beginn der kirchlichen 
Autorität im Ausland. // Bote der Orthodoxen Universität St. 
Tichon. Reihe 2: Geschichte. Geschichte der Russischen Ortho-
doxen Kirche. – 2008. – Nr. 28. – S. 59. [russ.]

Bischofssynode der ROKA verschärften sich all-
mählich aufgrund der Ansprüche Jewlogijs auf die 
volle kirchliche Autorität in Westeuropa. Im Juni 
1926 wandelte die Bischofssynode das deutsche 
Vikariat in eine selbständige Diözese um – einer 
der Gründe für den Bruch zwischen Jewlogij und 
der Synode. Bischof Tichon und ein Teil des Klerus 
blieben der ROKA treu, während in Jewlogijs Ob-
hut einige orthodoxe Gemeinden in Deutschland 
verblieben. Metropolit Jewlogij blieb eine Zeit lang 
in der Jurisdiktion der Moskauer Kirchenleitung, 
akzeptierte deren Politik der Loyalität gegenüber 
der sowjetischen Regierung mit Vorbehalten. 1931 
wechselte er in die Jurisdiktion des Ökumenischen 
Patriarchats von Konstantinopel und kehrte 1945, 
kurz vor seinem Tod, wieder in die Jurisdiktion des 
Moskauer Patriarchats zurück.

Die ROKA verstand sich als freier Teil der Russi-
schen Landeskirche, unterstand der Kirche in Mos-
kau nur de jure. 1927, nach der Veröffentlichung 
der berühmten Loyalitätserklärung der Moskauer 
Kirchenleitung gegenüber der Sowjetregierung, löste 
sich die ROKA endgültig aus der administrativen 
Unterordnung unter Moskau, da sie diese Haltung 
als unannehmbar betrachtete und betonte, dass die 
Moskauer Patriarchie unter sowjetischen Bedingun-
gen nicht frei handeln könne.

Die Lage der orthodoxen Gemeinden 
in Deutschland in den  
1930er–1940er Jahren

Die Haltung der 1933 in Deutschland an die 
Macht gekommenen Nationalsozialisten gegen-
über den russisch-orthodoxen Gemeinden war wi-
dersprüchlich. Das lag an den unterschiedlichen 
Auffassungen der verschiedenen Behörden des 
NS-Regimes. Das 1935 gegründete Reichskirchen-
ministerium verfolgte gegenüber der Kirche eine 
eher gemäßigte Politik. Die NSDAP und die Ge-
stapo hingegen befürworteten die Abschaffung der 
Kirche und neigten, entsprechend ihren antichrist-
lichen Grundsätzen,  zu radikalen, repressiven Maß-
nahmen. Das Reichskirchenministerium hatte eine 
positivere und zugleich qualifiziertere Vorstellung 
von der Orthodoxie, führte hierbei auch ins Feld, 
dass man die Kirche als mögliches Instrument politi-
scher und propagandistischer Zwecke nutzen könne. 
Man ging hier ähnlich wie im Aupenministerium 
davon aus, dass eine Unterstützung der Kirche die 
Beziehungen zu Ländern mit starker orthodoxer 



v

Feierlichkeiten 
anlässlich des 20-jährigen Jubiläums der 

Gründung des Klosters der heiligen  
Märtyrernonne Großfürstin Elisabeth

Photograph: Daniel Diewald

Die Miniatur auf dem Umschlag wurde  
von Tamara Sikova angefertigt



v



v

Patronatsfest
im Kloster des hl. Hiob von Počaev

Photograph: Daniel Diewald



v

Pflege des Friedhofs in Wiesbaden durch  
die orthodoxe Jugend der Diözese

15. November 2025

Photograph: Mikolaj Dadela



Der Bote ◆ 4/2025     23

▶	 ROKA

Prägung (z. B. Bulgarien, Rumänien) verbessern und 
sie in den antibolschewistischen Block einbeziehen 
könnte. Außerdem erhoffte man sich, dass die Unter-
stützung orthodoxer Gemeinden in Deutschland 
künftig die Stimmung der sowjetischen Bevölke-
rung beeinflussen könnte, die in der UdSSR unter 
Religionsverfolgung litt. Zu diesem Zweck betrieb 
das Ministerium eine Politik der Vereinheitlichung 
der russisch-orthodoxen Gemeinden in Deutsch-
land. Ziel war die Vereinigung aller orthodoxen Ge-
meinden in einer Struktur, deren organisatorisches 
Zentrum die deutsche Diözese der ROKA sein sollte 
– die konservativste, zahlreichste und entschieden 
antikommunistische Gruppierung.[6] Nach mehre-
ren Jahren der Verhandlungen und des Drucks auf 
die Gemeinden Metropolit Jewlogijs konnte kein 
Resultat erzielt werden. Später kam ein begrenzter 
Kompromiss zustande: Diese Gemeinden wurden 
der deutschen Diözese der ROKA administrativ 
unterstellt, behielten jedoch ihre Selbstständigkeit 
und ihre Verbindung zum kirchlichen Zentrum 
in Paris. Im Rahmen der angestrebten politischen 
Instrumentalisierung der Russischen Kirche ge-
währten die Nationalsozialisten 1936 der deutschen 
Diözese der ROKA den Status einer Körperschaft 
des öffentlichen Rechts, unterstützten 1936–1938 
den Bau der Kathedrale der Auferstehung Christi in 
Berlin und erarbeiteten 1938 das Gesetz „Über den 
Grundbesitz der Russisch-Orthodoxen Kirche in 
Deutschland“. Die Russische Kirche sah natürlich die 
antichristliche Natur des Nationalsozialismus und 

[6]  Shkarovskij, M. V. Das nationalsozialistische Deutschland 
und die Orthodoxe Kirche. – Moskau 2002. – S. 88.

ließ sich von diesen Privilegien nicht täuschen. Für 
die Kirche war es wichtig, zu überleben und unter 
den Bedingungen der Diktatur des NS-Regimes 
weiterhin Zeugnis von Christus abzulegen.

Mit Beginn des Krieges zwischen Deutschland 
und der UdSSR 1941 verschlechterte sich die Lage 
der deutschen Diözese der ROKA erheblich. Zwar 
versuchte die Reichskirchenministerium, die wi-
dersprüchlichen Positionen innerhalb des Regimes 
abzumildern, doch setzten sich zunehmend die 
restriktiven Haltungen der NSDAP und des Reichs-
sicherheitshauptamts (RSHA) durch. Der Diözese 
wurde verboten, ein theologisches Institut zu er-
öffnen oder sowjetischen Kriegsgefangenen und 
ehemaligen Landsleuten in den besetzten Gebieten 
Hilfe zu leisten. Einige Priester riskierten ihr Leben, 
indem sie illegal Kriegsgefangenenlager besuchten 
und dort materielle und seelsorgerische Hilfe leiste-
ten. Geistliche, die aktiv helfen wollten, wurden von 
der Gestapo verhört. Ab 1942 wurden zahlreiche 
Zivilisten aus den besetzten sowjetischen Gebieten 
als sogenannte „Ostarbeiter“ nach Deutschland ge-
bracht. Für sie wurden separate Lager eingerichtet, 
in die der Zugang einfacher war. Die Betreuung 
dieser Ostarbeiter wurde zu einer wichtigen Aufgabe 
der deutschen Diözese. Ihre Gemeindezahl wuchs 
stark an. Im selben Jahr wurde die deutsche Diö-
zese in den mitteleuropäischen Metropolitankreis 
umgewandelt, der von Metropolit Serafim (Lade), 
einem Deutschen, geleitet wurde. Der Metropolitan-
kreis umfasste russisch-orthodoxe Gemeinden in 
Deutschland, im Protektorat Böhmen und Mähren, 
in Belgien, der Slowakei und Luxemburg.

Jesu-Auferstehung-Kathedrale in Berlin.  
Erste Kathedrale, die 1928 eröffnet wurde.

Jesu-Auferstehung-Kathedrale in Berlin.  
Zweite Kathedrale, die 1938 eingeweiht wurde.



24     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

In den tragischen Kriegsjahren leistete die deut-
sche Diözese vielfältige Hilfe für ihre Landsleute 
– Kriegsgefangene, Ostarbeiter und Flüchtlinge aus 
der UdSSR. Laut dem russischen Historiker M. V. 
Shkarovskij wurde diese Hilfe von vielen Gläubigen 
und Kirchenvertretern als Form des Widerstands 
gegen das NS-Regime betrachtet.[7]

Mehrere Geistliche und Laien der deutschen 
Diözese wurden während des Krieges von den Na-
tionalsozialisten hingerichtet, darunter die bekann-
ten Antinazisten Liana Berkovets (1923–1943) aus 
der Gruppe „Rote Kapelle“ und Alexander Schmo-
rell (1917–1943) aus der Gruppe „Weiße Rose“.[8] 
Sie verfassten und verbreiteten Flugblätter gegen 
die Nazis. Alexander Schmorell war Mitglied der 
Münchener orthodoxen Gemeinde des hl. Nikolaus 
der deutschen Diözese der ROKA. 2012 wurde er 
von der Russisch-Orthodoxen Kirche als Heiliger 
Märtyrer kanonisiert. Im Protektorat Böhmen und 
Mähren wurden der Prager Bischof Gorazd (Pavlik) 
und mehrere orthodoxe Priester hingerichtet, weil 
sie den Attentätern auf den SS-Obergruppenführer 
Reinhard Heydrich, Chef des RSHA Unterschlupf 
gewährt haben.                                                                                                                          

Die deutsche Diözese – von der 
Emigration zur neuen Diaspora

Nach der Niederlage im Krieg wurde Deutsch-
land in vier Besatzungszonen aufgeteilt – eine sowje-
tische mit Zentrum in Berlin sowie eine amerikani-
sche, britische und französische Zone. Die deutsche 
Diözese schrumpfte auf das Gebiet Westdeutsch-
lands und verlor fast alle Kirchen, darunter auch 
die Berliner Kathedrale, die sich in der sowjetischen 
Zone befand. In den Jahren 1945–1950 wurde Mün-
chen zum Ort des provisorischen Verwaltungszent-
rums der gesamten Russischen Orthodoxen Kirche 
im Ausland (ROKA), nachdem der Bischofssynod 
aus Jugoslawien dorthin evakuiert worden war. Seit 
1950 befindet sich der Synod in New York. 1946 
schlossen sich der ROKA die während des Krie-
ges nach Deutschland evakuierten Bischöfe und 
Geistlichen der Weißrussischen Kirche und der 
Ukrainischen Kirche an. Einige weißrussische und 
ukrainische Bischöfe übernahmen die Leitung von 
Vikariaten innerhalb der deutschen Diözese.                                                                                                       

[7]  Ebenda, S. 276.
[8]  https://kulturstiftung.org/biographien/schmorell-alexan-

der (Zugriff am 29.08.2025).

Neben der Aufgabe, das kirchliche Leben im 
Nachkriegsdeutschland wiederaufzubauen und die 
durch Bombenangriffe beschädigten Kirchen zu re-
parieren, widmete die deutsche Diözese ihre Haupt-
aufmerksamkeit den Bedürfnissen der sogenannten 
„displaced persons“ (DP -Heimatvertriebene). Tau-
sende dieser Menschen wurden dank des Einsatzes 
orthodoxer Priester vor der Auslieferung an die 
sowjetischen Behörden gerettet. In den DP-Lagern 
gründete die Diözese zahlreiche Kirchengemeinden, 
eröffnete Schulen und Gymnasien für Kinder und 
bildete Hilfskomitees für besonders Bedürftige. Die 
russischen Schulen und Gymnasien wurden deut-
schen Bildungseinrichtungen gleichgestellt. Gegen 
Ende der 1940er Jahre begann die Zahl der Ver-
triebenen in Deutschland zu sinken. Die deutsche 
Diözese unterstützte die Auswanderer bei der Wie-
derbeschaffung und Ausstellung von Dokumenten 
und organisierte Umsiedlungskomitees. Mit der 
Emigration der Vertriebenen aus Deutschland ver-
ringerte sich die Zahl der Gläubigen in der Diözese 
erheblich – eine Tendenz, die auch in den folgenden 
Jahrzehnten anhielt.

Eine Veränderung trat Ende der 1980er Jahre ein, 
als sogenannte „Russlanddeutsche“ – Nachkommen 
deutscher Siedler, die im 18.–19. Jahrhundert aus 
Deutschland nach Russland ausgewandert waren 
– nach Deutschland zurückkehrten. Einige von ih-
nen stammten aus gemischten Familien und waren 
bereits orthodox, viele aber fanden ihren Weg zum 
Glauben erst in Deutschland. Siebzig Jahre anti-
religiöser Propaganda in der Sowjetunion hatten 
deutliche Spuren hinterlassen, sodass die deutsche 
Diözese die Aufgabe hatte, die neuen Gläubigen im 
Geiste der christlichen Tradition neu zu unterwei-
sen, welchen die Russische Orthodoxe Kirche im 
Ausland bewahrte.

Seit 1946 existiert neben der deutschen Diözese 
der ROKA auch die deutsche Diözese des Mos-
kauer Patriarchats. Ihre Struktur und Bezeichnung 
änderten sich im Laufe der Geschichte mehrfach. 
Wie bereits erwähnt, hatte die Russische Orthodoxe 
Kirche im Ausland 1927 die kirchliche Gemein-
schaft mit dem Moskauer Patriarchat abgebrochen. 
1993 wurden Vertreter beider deutschen Diözesen 
zu Initiatoren eines Dialogs, der von 1993 bis 1997 
in Form von Begegnungen der Kleriker beider Di-
özesen in Deutschland stattfand. Dieser Dialog war 
ein wichtiger Schritt im Prozess der Überwindung 
der kirchlichen Spaltung und der Wiederherstel-
lung der Einheit der Russischen Kirche. Im Jahr 



Der Bote ◆ 4/2025     25

▶	 ROKA

2007 unterzeichneten die Vorsteher der Russischen 
Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats und 
der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland in 
Moskau den „Akt der kanonischen Gemeinschaft“. 
Die ROKA ist eine selbstverwaltete Kirche und be-
findet sich in kanonischer Einheit mit dem Mos-
kauer Patriarchat.

Die Geschichte des Archivs ist untrennbar mit 
den neuen Zentren des kirchlichen Lebens verbun-
den, die nach dem Krieg entstanden. Seit 1982 wird 
die deutsche Diözese der ROKA von Metropolit 
Mark (Arndt) geleitet, dessen Residenz sich im Män-
nerkloster des heiligen Hiob von Počaev in Mün-
chen befindet (gegründet 1945). In diesem Kloster 
– ebenso wie im Frauenkloster der h. Neumärtyrerin 
Elisabeth (gegründet 2005 in Buchendorf) – wird 
heute ein bedeutender Teil der Archivbestände auf-
bewahrt. Diese Klöster sorgen zusammen mit der 
Diözesanverwaltung für die Bewahrung des histo-
rischen Erbes, das bis heute weiterwächst.

Die Diözese umfasst etwa achtzig orthodoxe 
Gemeinden, in denen mehr als achtzig Priester und 
Diakone tätig sind. Sie engagiert sich aktiv in der 
Verlagsarbeit sowie in der Übersetzung orthodoxer 
Literatur und liturgischer Texte ins Deutsche. 

Diözesanarchiv: Entstehung, 
historische Herausforderungen  

und Verluste
Der Archivbestand der Deutschen Diözese der 

Russisch-Orthodoxen Kirche im Ausland (ROKA) 
stellt eine umfassende Sammlung von Dokumenten 

dar, die alle Aspekte ihrer Tätigkeit widerspiegelt. Er 
umfasst die Materialien der Kanzlei des leitenden Bi-
schofs der Berliner Deutschen Diözese, die Archive 
der Vikariate und der Weihbischöfe, die Unterlagen 
aller Gemeinden und Klöster der Diözese sowie die 
Archive orthodoxer Bruderschaften, Schwestern-
schaften und anderer orthodoxer Vereinigungen 
innerhalb der Diözese. Ein zentraler Bestandteil 
des Archivbestands der Deutschen Diözese ist das 
Diözesanarchiv, das die wichtigsten historischen 
Dokumente der Diözese sammelt. Die Deutsche 
Diözese besitzt Autonomie in Fragen der Organi-
sation der Aufbewahrung, Erfassung und Nutzung 
ihres Archivbestandes. Dies ermöglicht ihr, eine 
eigene Archivpolitik festzulegen, und überträgt ihr 
zugleich die Verantwortung für die Bewahrung und 
Zugänglichkeit dieses wertvollen historischen Erbes.

In der Regel entstehen Diözesanarchive aus den 
Unterlagen der Kanzlei des leitenden Bischofs, die 
mit der Zeit ihre unmittelbare Aktualität verlieren. 
Jegliche Erinnerung – auch die kirchliche – entsteht 
aus dem alltäglichen Handeln. Berichte, Gesuche, 
Meldungen und Erlasse, die im Rahmen der admi-
nistrativen Leitung der Diözese erstellt werden, die-
nen zunächst einem konkreten, praktischen Zweck. 
Sobald dieses Ziel erreicht ist – zum Beispiel, wenn 
ein Antrag bewilligt oder ein Bericht abgeliefert 
wurde – hört das Dokument auf, Teil der laufenden 
Verwaltung zu sein. Mit der Zeit verändert sich die 
Relevanz der Dokumente allmählich: Über einen ge-
wissen Zeitraum hinweg können sie weiterhin einen 
Referenz- oder Hilfswert behalten. Erst wenn diese 
Dokumente nicht mehr Teil der aktuellen Arbeit 

Kirche des hl. Erzengel Michael in München-Schleißheim Ende der 1940er und Anfang der 1950er Jahre  
als Kathedralkirche der Deutschen Diözese. Bildmaterial aus dem Archiv der DD.



26     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

sind, erhalten sie eine neue Existenz, indem sie zu 
Quellen für historische Forschung werden.

So ist die Diözesankanzlei auch ein Ort, an dem 
die Umwandlung des Wertes von Dokumenten statt-
findet. Dies gilt in vollem Maße für die Kanzlei 
des Bischofs der Deutschen Diözese, deren eigener 
Schriftverkehr mit der Gründung der Diözese im 
Jahr 1926 begann. Es ist wichtig zu beachten, dass die 
Dokumente des Deutschen Vikariats (1924–1926) 
überwiegend im Zentrum des westeuropäischen 
Metropolitankreises in Paris gesammelt wurden, 
der von Metropolit Jewlogij (Georgijewskij) geleitet 
wurde. Das Archiv dieses Metropolitankreises wird 
derzeit an das Nationalarchiv Frankreichs überge-
ben. Gleichzeitig wurden Fragmente des vorrevolu-
tionären Erbes weiterhin direkt in den Gemeinden 
in Deutschland aufbewahrt. Von 1926 bis 1945 be-
fanden sich die Residenz des regierenden Bischofs 
von Berlin und Deutschland sowie das Kanzleiamt 
des Oberhauptes der Diözese in Berlin. Genau hier 
entstand im Zuge der täglichen Arbeit das Diözesan-
archiv. Eine frühe Erwähnung des Archivs der Deut-
schen Diözese der Russisch-Orthodoxen Kirche im 
Ausland und seines Zustands stammt aus dem Jahr 
1942. Als der Sekretär der Diözese, P. S. Sadowskij, 
am 27. September 1942 im Auftrag von Metropolit 
Seraphim (Lade) die Kellerräume der Berliner Auf-
erstehungskathedrale in Ordnung brachte, berich-
tete er dem Bischof, dass sich das Archiv in einem 
„schrecklichen Zustand“[9] befinde. Dies war durch 

[9]  Russisches Staatliches Militärarchiv (RGVA), Fonds 500, 
Inventar 3, Akte 455, Blatt 171.

die äußerst ungünstigen Lagerungsbedingungen 
der wertvollen Dokumente bedingt. Er stellte fest, 
dass die Archivmaterialien in den Kellerräumen 
der Kathedrale, die erst 1938 errichtet worden war, 
schädlichen Einflüssen wie Feuchtigkeit und Schäd-
lingen – insbesondere Mäusen – ausgesetzt waren. 
Ein ähnliches Schicksal ereilte auch die Diözesan-
bibliothek, die im selben Raum aufbewahrt wurde.

Der Sekretär schlug dem Bischof vor, den Zu-
stand des Archivs durch eine Prüfungskommis-
sion kontrollieren und dokumentieren zu lassen. 
Dieser Umstand ist ein wichtiges Zeugnis für die 
Existenzbedingungen des Archivs der Deutschen 
Diözese während des Zweiten Weltkriegs und weist 
auf die Notwendigkeit eines kritischen Umgangs 
mit Quellen aus dieser Zeit hin. Ebenso verweist 
er auf mögliche Lücken in den Archivbeständen, 
die durch den schlechten Zustand der Dokumente 
verursacht wurden.

Die letzten Apriltage des Jahres 1945 brachten 
eine neue Bedrohung für die Bewahrung des histo-
rischen Gedächtnisses der Deutschen Diözese. Am 
23. April, nur zwei Tage bevor die Rote Armee mit 
dem entscheidenden Sturm auf die Hauptstadt des 
nationalsozialistischen Deutschlands begann, sahen 
sich Archimandrit Nathaniel (Lwow), der Vorsteher 
der Berliner Kathedrale, und der Hieromönch Vitalij 
(Ustinow) gezwungen, die Stadt eilig zu verlassen. 
Unter den Bedingungen des herannahenden Chaos 
und der Kampfhandlungen war ein Abtransport der 
Dokumente des Diözesanarchivs unmöglich.

Trocknung der Archivdokumente im Kloster des hl. Hiob von Počaev. 2009, München.  
Bildmaterial aus dem Archiv des Autors.



Der Bote ◆ 4/2025     27

▶	 ROKA

Einer der Sekretäre der Deutschen Diözese, Igu-
men Georgij (Sokolow), bezeugte 1955: 

„Erstens hat der verstorbene Bischof Seraphim 
keinerlei Diözesanarchiv ausgeführt, und er hat-
te auch gar keine Möglichkeit dazu, denn gemäß 
den damaligen Ausreisebestimmungen konnte er 
nur eine sehr bescheidene Menge seiner persön-
lichen Dinge mitnehmen.“[10] 
Die in dem vom Krieg erschütterten Berlin ihrem 

Schicksal überlassenen wertvollsten Materialien 
gerieten so in Gefahr, vollständig vernichtet oder 
verloren zu werden – was ein weiteres tragisches 
Kapitel ihrer Erhaltung darstellt.

Nach dem Krieg gelangten die Kirchen der Deut-
schen Diözese der Russisch-Orthodoxen Kirche im 
Ausland in Potsdam, Dresden und Leipzig sowie die 
Berliner Kathedralkirche und ein Teil ihres Klerus 
in die Zuständigkeit des Moskauer Patriarchats. 
Dementsprechend wurde auch das zuvor in Berlin 
aufbewahrte Archiv der ROKA Teil der Bestände 
der Deutschen Diözese des Moskauer Patriarchats. 
Das Verwaltungszentrum der Deutschen Diözese 
der ROKA wurde nach München verlegt.

Von diesem Zeitpunkt an wurde der Schriftver-
kehr der Diözese nahezu vollständig dokumentiert 
und ist mit nur minimalen Verlusten bis in unsere 
Zeit erhalten geblieben. Dies war das Ergebnis der 
Wiederbelebung der Archivarbeit in der Diözese, 
worauf auch der Vermerk „ins Archiv“ auf Doku-
menten aus der zweiten Hälfte der 1940er Jahre 
hinweist.

Eine Erwähnung des Archivs des Vikarbischofs 
des Norddeutschen Vikariats mit Sitz in Hamburg, 
Afanasij (Martos), stammt aus dem Jahr 1950. Das 
Norddeutsche Vikariat war 1946 vom Bischofssy-
nod der Russisch-Orthodoxen Kirche im Ausland 
eingerichtet worden. Bei seiner Abreise zum neuen 
Dienstort in Australien schrieb Bischof Afanasij am 
2. Mai 1950 an Metropolit Seraphim (Lade): 

„In dem erwähnten Bericht habe ich vergessen, 
Ihnen bezüglich des Archivs und der Finanz-
unterlagen zu schreiben. … Ich fragte Sie, wie 
ich mit dem Archiv und dem Einnahme-Ausga-
bebuch verfahren solle, und Sie rieten mir, dies 
zu vernichten, falls es keinen besonderen Wert 
darstellt. Eigentlich habe ich es auch so gemacht. 
… Mein Archiv bestand aus laufender, wenig 
bedeutender und bereits nicht mehr aktueller 

[10]  Archiv der Russischen Auslandskirche (AGE ROKA), 
Nachlass N. N. Stulow. Brief des Igumen Georgij (Sokolov) an 
N. N. Stulov vom 29.07.1955.

Korrespondenz mit Priestern und verschiede-
nen Personen. Diese Korrespondenz hatte einen 
halb privaten Charakter. Vor meiner Abreise 
aus Hamburg habe ich sie vernichtet, da sie kei-
nerlei Bedeutung hatte. Nur wichtigere Briefe 
und Kopien aktueller Ernennungsdekrete habe 
ich zurückgelassen. Die Personalunterlagen der 
Priester und die Weiheakten habe ich anvertraut, 
Ihnen zu übergeben. Diese Dokumente sollen im 
Diözesanarchiv aufbewahrt werden.“[11] 
Die von Bischof Afanasij erwähnten Personal-

unterlagen der Priester und die Weiheakten fehlen 
im Diözesanarchiv. Dieser Abschnitt ist ein anschau-
liches Beispiel dafür,  wie reale historische Um-
stände (Nachkriegszeit, fehlende Archivrichtlinien, 
„Pragmatismus“ des Klerus) die Bildung und den 
Erhalt kirchlicher Archive beeinflussten. Er zeigt 
den dezentralisierten Umgang mit Dokumentation 
auf der Ebene der Vikariate, der zu unwiederbring-
lichen Verlusten eines Teils des historischen Erbes 
führte – insbesondere jener Teile, die aus Sicht der 
aktuellen Kirchenverwaltung nicht als „wichtig“ 
galten. Gleichzeitig wird das Bewusstsein für die 
Notwendigkeit betont, die wertvollsten Materialien 
zur langfristigen Aufbewahrung dem Diözesan-
archiv zu übergeben. 

Praktisch während der gesamten Geschichte der 
Deutschen Diözese wurden die Aufgaben der Ar-
chivmitarbeiter von den Diözesansekretären über-
nommen, deren Hauptaufgabe in der Unterstützung 
der laufenden administrativen Tätigkeit der Diözese 
bestand. Für den Sekretär war das Archiv nicht 
die wichtigste Aufgabe, sondern eher eine neben-
geordnete, die jedoch Aufmerksamkeit erforderte. 
Unter den Bedingungen des Nachkriegschaos, feh-
lender Finanzierung und mangelnder Fachkennt-
nisse hing die Bewahrung der Dokumente von der 
persönlichen Initiative, der Verantwortlichkeit und 
zu einem gewissen Grad auch der Intuition dieser 
Menschen ab.

Diese Situation macht das Archiv nicht nur zu 
einem Aufbewahrungsort, sondern zu einem Spiegel 
der Schicksale und Bemühungen konkreter Perso-
nen. Jedes Dokument, das bis in unsere Zeit erhalten 
blieb, ist ein Zeugnis ihres selbstlosen Einsatzes. Sie 
erkannten den Wert dieser Unterlagen, bewahrten 
sie vor Feuchtigkeit und Schädlingen, vor Vernich-
tung und Vergessen, weil sie in ihnen nicht einfach 
„alte Papiere“, sondern die lebendige Geschichte der 
Kirche und der Menschen sahen, die sie prägten. 

[11]  AGE, Fonds 3, Inventar 5, Kiste 55, Akte 3, Blatt 14.



28     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

Somit ist die Erhaltung des Archivs der Deutschen 
Diözese nicht das Ergebnis einer planmäßigen und 
systematischen Arbeit, sondern vielmehr eine Ge-
schichte darüber, wie der menschliche Faktor und 
persönliche Hingabe es ermöglichten, Schwierig-
keiten zu überwinden und ein unschätzbares Erbe 
für zukünftige Generationen zu bewahren.

Der langwierige und mühevolle Prozess der Sys-
tematisierung des Archivs der Deutschen Diözese 
wurde im Jahr 2009 begonnen und dauert bis heute 
an. Derzeit wird an der Inventarisierung, Katalogi-
sierung und wissenschaftlichen Erschließung der 
Dokumente gearbeitet, um sie für Forschende zu-
gänglich zu machen.

Damit stellt die Geschichte des Archivbestands 
der Deutschen Diözese der ROKA einen komple-
xen und vielschichtigen Prozess dar, der die ent-
scheidenden Entwicklungsphasen der Diözese selbst 
widerspiegelt. Ursprünglich bildete sich das Archiv 
auf der Grundlage der Unterlagen der Kanzlei des 
regierenden Bischofs und umfasste Materialien aller 
diözesanen Strukturen. Unter dem Einfluss sowohl 
äußerer Faktoren (Weltkriege, geopolitische Ver-
änderungen, die Teilung Deutschlands) als auch 
innerer Faktoren (dezentrale Entscheidungen im 
Dokumentenmanagement, Fehlen von Archivfach-
kräften) war es erheblichen Veränderungen und Ver-
lusten ausgesetzt. Die Kriegsbedingungen und das 
Zurücklassen des Archivbestands in Berlin führten 
zum unwiederbringlichen Verlust eines Teils der Do-
kumente, während andere Bestände des Archivguts 
an das Moskauer Patriarchat übergingen. Die Ver-
legung des Zentrums der Diözese nach dem Krieg 
nach München markierte eine neue Phase, die von 
einer vollständigeren Erhaltung der Dokumenta-
tion geprägt war. Dennoch weisen Beispiele lokaler 
Vernichtung von Unterlagen auf Ebene einzelner 
Vikariate auf den fragmentarischen Charakter der 
Bestandsbildung hin. Trotz aller Herausforderungen 
und des Fehlens einer systematisierten Archivarbeit 
während des größten Teils des 20. Jahrhunderts 
spielten die selbstlosen Bemühungen der Diözesan-
sekretäre eine entscheidende Rolle bei der Bewah-
rung des Hauptteils des Bestands. Dies verleiht dem 
Archiv einen einzigartigen Charakter als Quelle, 
die einer kritischen Analyse bedarf – unter Berück-
sichtigung seiner komplexen Entstehungsgeschichte, 
der Verluste und der Besonderheiten seiner Erhal-
tung – und zugleich von außergewöhnlichem Wert 
für die Erforschung der Geschichte der russischen 
Orthodoxie und der Emigration in Deutschland ist.

Die Hauptbestände des Archivs der 
Deutschen Diözese der Russischen 

Auslandskirche
Das Archiv der Deutschen Diözese der Russi-

schen Orthodoxen Kirche im Ausland stellt eine 
einzigartige Sammlung von Dokumenten dar, die 
nach mehreren Schlüsselbeständen systematisiert ist 
und die vielfältigen Tätigkeitsbereiche der Diözese 
widerspiegelt.

Bestand der Kirchengemeinden:  
Von den Anfängen bis zur Gegenwart

Einer der größten und meistgenutzten Bestände 
des Archivs ist der Bestand der Kirchengemeinden. 
Er umfasst Unterlagen sowohl bestehender als auch 
aufgelöster russisch-orthodoxer Gemeinden und 
Vikariate auf dem Gebiet Deutschlands. Zu den 
ältesten und wertvollsten Materialien gehören die 
Dokumente zur Organisation des kirchlichen Lebens 
in Stuttgart ab 1824, in Bad Ems ab 1874 sowie in 
Wiesbaden seit den 1860-er Jahren. Von besonderem 
historischem Wert sind die Akten zur Gründung der 
Gemeinde des hl. Nikolaus in München im Jahr 1922 
sowie die Unterlagen der Kirchengemeinden, die in 
Lagern für Displaced Persons bestanden.

Bestand der Personenstandsunterlagen: 
Eine Chronik menschlicher Lebenswege

Einen bedeutenden Teil des Archivs bilden die 
Kirchenbuchunterlagen, die besonders für genea-
logische Forschungen gefragt sind. Wie bereits 
erwähnt wurde, half die Deutsche Diözese in der 
Nachkriegszeit ehemaligen Landsleuten bei der Wie-
derbeschaffung ihrer Dokumente. Dabei handelte es 
sich um Bürger der UdSSR, Polens, Jugoslawiens und 
anderer Länder. Vertriebenen und Displaced Persons 
fehlten die Dokumente meist vollständig. Die Unter-
lagen gingen bei Bränden, Bombenangriffen oder in 
Lagern verloren. Um einen Kirchenbucheintrag für 
eine Person wiederherzustellen, mussten mehrere 
Zeugen gefunden werden, die den Geburts-, Tauf- 
oder Trauort dieser Person bestätigen konnten. Nach 
Abschluss des festgelegten Verfahrens erhielten die 
Displaced Persons Bescheinigungen, die mit der 
Unterschrift des Leiters der Deutschen Diözese be-
glaubigt wurden. Neben diesen Dokumenten enthal-
ten auch die Kirchenbücher der Gemeinden, die sich 
in Lagern für Displaced Persons befanden, tausende 
Einträge. Doch dies ist nur ein Teil der Unterlagen 
im Bestand der Kirchenbücher. Einen großen Teil 



Der Bote ◆ 4/2025     29

▶	 ROKA

dieses Bestands bilden die Kirchenbuchakten nahe-
zu aller Gemeinden der Diözese – Tauf-, Trau- und 
Bestattungsregister. Diese Materialien sind sowohl 
für die Forschung als auch für die Nachkommen 
russischer Emigranten von großer Bedeutung.

Bestand der Personalakten:  
Porträts der Geistlichen

Das Archiv enthält einen eigenen Bestand an 
Personalakten der Geistlichen und kirchlichen Mit-
arbeiter der Diözese. Im Verlauf der Geschichte der 
Deutschen Diözese wirkten in ihr Diözesan- und 
Weihbischöfe, Hunderte von Priestern, Diakonen 
und Mönchen sowie Tausende von kirchlichen Mit-
arbeitern. Die seit 1945 erhaltenen Dokumente die-
ses Bestands ermöglichen es, die Biografien und das 
Erbe vieler bekannter kirchlicher Persönlichkeiten 
zu erforschen, für die Deutschland häufig nur ein 
Transitland auf dem Weg zu ihrem Dienst in Ame-
rika, Australien und anderen Regionen war.

Bestand der Diözesankorrespondenz: 
Stimmen einer Epoche

Außerordentlich aufschlussreich ist der Bestand 
der Diözesankorrespondenz aus den 1940er bis 
1990er Jahren. Er umfasst Schreiben an staatliche 
und finanzielle Institutionen Deutschlands, an Ver-
treter anderer christlicher Konfessionen sowie an 
Kleriker und Laien. Von besonderem Wert sind die 
Briefe von Kriegsgefangenen und „Ostarbeitern“, die 
um geistliche und materielle Unterstützung baten. 
Die Korrespondenz der 1980er und 1990er Jahre 
zeugt vom geistlichen Wiederaufleben in der UdSSR: 
Tausende von Menschen wandten sich an die Di-
özese mit Bitten um geistliche Literatur, Ikonen 
und Bücher, die regelmäßig an Bedürftige versandt 
wurden.

Fotokollektion: Eine visuelle  
Chronik des diözesanen Lebens

Das Fotoarchiv des Bestands umfasst eine Samm-
lung, die die wichtigsten Ereignisse im Leben der 
Diözese von den 1920er bis zu den 1990er Jahren 
festhält. Auf den Aufnahmen sind die Oberhäupter 
der Diözese, das geistliche Personal, Gemeinde-
mitglieder sowie Teilnehmer interkonfessioneller 
Begegnungen und Konferenzen zu sehen. Dadurch 
stellt diese Sammlung eine wertvolle Quelle für die 
visuelle Geschichte der Russischen Kirche im Aus-
land dar.

Diese Bestände bewahren nicht nur die Geschich-
te der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland, 
sondern dienen auch als wichtige Ressource für die 
Erforschung der russischen Emigration, der Genea-
logie und der kulturellen Verbindungen.

Archivergänzung: Von persönlicher 
Initiative zur öffentlichen 

Geschichte
Die Kanzlei des Oberhauptes der Deutschen Di-

özese, die Vikariate, die Kirchengemeinden und 
Privatpersonen dienen als zentrale Quellen für die 
Ergänzung des Diözesanarchivs und sichern so die 
Bewahrung des historischen Erbes. Die Aufbewah-
rungsfristen für Dokumente in der Kanzlei und 
ihre Übergabe an das Archiv richten sich nach der 
Relevanz dieser Dokumente für das aktuelle kirch-
liche Leben. In jeder Gemeinde entsteht durch die 
alltägliche Tätigkeit ein eigenes Archiv. Die Lage-
rungsbedingungen ermöglichen es den Gemeinden 
häufig, Archivdokumente über lange Zeit aufzu-
bewahren. So werden beispielsweise in der St.-Eli-
sabeth-Kirche in Wiesbaden Dokumente seit 1847 
aufbewahrt. Nach der Auflösung einer Kirchen-
gemeinde oder einer anderen kirchlichen Struktur 
werden deren Unterlagen an das Diözesanarchiv 
übergeben. Die Übergabe neuer Dokumente an 
das Archiv ist ein vielschichtiger Prozess, in dem 
nicht festgelegte Verfahren, sondern persönliche 
Initiative und zufällige Umstände eine entscheiden-
de Rolle spielen. So gelangen Dokumente auch von 
Privatpersonen, insbesondere aus der russischen 
Emigration, in das Archiv. Im Jahr 2021 wurde dem 
Archiv der Deutschen Diözese ein umfangreicher 
Bestand des Professors für Mathematikgeschichte 
an der Universität Mainz, des Nachkommen der 
Moskauer Kaufmannsfamilie erster Gilde, Nikolai 
Nikolajewitsch Stulow (1914–2006), übergeben.[12]  
Seit seiner Jugend und bis zu seinem Lebensende 
leistete Nikolai Nikolajewitsch kirchlichen Dienst 
in der Deutschen Diözese der Russischen Ortho-
doxen Kirche im Ausland. Sein Dienst begann als 
Subdiakon unter dem leitenden Bischof Tichon 
(Ljatschenko), später wurde er Kirchvorsteher der 
Gemeinde in Wiesbaden.

[12]  Biografie von N. N. Stuloff auf der offiziellen Website der 
Johannes Gutenberg-Universität Mainz: https://www.gutenberg-
biographics.ub.uni-mainz.de/personen/register/eintrag/nikolai-
stuloff.html



30     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

Im Jahr 2022 wurden Archivunterlagen der auf-
gelösten österreichischen Diözese der Russischen 
Orthodoxen Kirche im Ausland in das Archiv über-
nommen. Die österreichische Diözese wurde in den 
1930er-Jahren als Vikariat der deutschen Diözese 
gegründet und 1946 zu einer eigenständigen Diö-
zese erhoben. 1988 wurde die Diözese aufgehoben, 
und im Jahr 2000 wurde die Verwaltung der öster-
reichischen Gemeinden Erzbischof Mark (Arndt) 
von Berlin und Deutschland übertragen. Dabei muss 
jedoch berücksichtigt werden, dass die 2022 über-
gebenen Unterlagen keine vollständige Sammlung 
darstellen, da das Archiv der ersten beiden Jahr-
zehnte der Geschichte dieser Diözese 1950 bei einem 
Brand verloren ging.

Die Heldentat der Bewahrung: Das 
Archiv der Familie Stulow

Besondere Aufmerksamkeit verdient die Ge-
schichte der Übergabe des Bestandes von N. N. 
Stulow an das Archiv. Dieser Fall zeigt anschaulich, 
wie fragil das historische Gedächtnis ist und welche 
entscheidende Rolle eine einzelne Person bei seiner 
Bewahrung spielen kann. Nach dem Tod von Nikolai 
Nikolajewitsch Stulows Ehefrau, Maria Pawlowna 
(geb. Hertha Giani, 1924–2021), waren die in ihrer 
Wohnung aufbewahrten umfangreichen Familien- 
und Kirchendokumente vom vollständigen Verlust 
bedroht. Das langjährige Gemeindemitglied der 

Kirchen in Wiesbaden und Frankfurt am Main, 
Maria Speranskaja, Nachfahrin der Emigranten der 
ersten Welle, rettete dieses Archiv buchstäblich vor 
der Entsorgung. Dank ihres Engagements konn-
ten die unschätzbaren Materialien in das Archiv 
der deutschen Diözese überführt werden. Dieses 
persönliche Engagement führte zu einer wichtigen 
institutionellen Zusammenarbeit: Ein Teil des Stu-
low-Bestandes wurde auf Beschluss des Diözesan-
rates aus dem Archiv der deutschen Diözese an 
das Staatliche Museum der Bildenden Künste A. S. 
Puschkin in Moskau übergeben – ein bedeutender 
Beitrag zur Bewahrung des Erbes der russischen 
Emigration. Seit 1988 ist das Puschkin-Museum 
Eigentümer des Stulow‘schen Zinshauses in Mos-
kau, das 1913–1914 vom Vater und Onkel Nikolai 
Nikolajewitschs errichtet wurde. Zurzeit wird das 
Gebäude restauriert; nach Abschluss der Arbeiten 
wird es einen besonderen Platz im Museumsviertel 
einnehmen. Ein „Haus des Textes“ soll hier ein-
gerichtet werden, das alle Museumsbibliotheken, 
Sammlungen seltener Bücher und Archive vereinen 
soll. Darüber hinaus werden dort Ausstellungsräu-
me, eine wissenschaftliche Bibliothek, eine Dru-
ckerei und eine Buchbinderei untergebracht sein. 
Zudem wird eine Gedenkausstellung zur Geschichte 
der Familie Stulow eröffnet werden, deren bedeu-
tender Teil aus den aus dem Archiv der deutschen 
Diözese übergebenen Materialien besteht. Damit 
wurden dank des rechtzeitigen Handelns von Maria 

Aus den Flammen der Geschichte: die erhalten gebliebe-
nen Dokumente des Archivs der Österreichischen Diöze-

se. 2022. Bildmaterial aus dem Archiv des Autors.

Professor Nikolaj Nikolajewitsch Stulow (1914-2006). 
Bildmaterial aus dem Archiv der DD, Fond N.N. Stulow. 



Der Bote ◆ 4/2025     31

▶	 ROKA

Wilhelmovna Speranskaja Dokumente, die hätten 
verloren gehen können, nicht nur Teil kirchlicher 
und musealer Sammlungen, sondern bilden auch 
die Grundlage einer öffentlichen Ausstellung, die 
künftigen Generationen zugänglich sein wird. Dieses 
Beispiel unterstreicht, dass die Bewahrung des Kul-
turerbes nicht nur Aufgabe der Archive ist, sondern 
auch Verantwortung eines jeden, der sich dessen 
Wertes bewusst ist.

Wissenschaft, Recht und Erinnerung: 
Drei Dimensionen der Arbeit mit dem 

Kirchenarchiv
Unter den Forschenden, die sich an das Archiv 

wenden, sind nicht nur Spezialisten für die Ge-
schichte der Russischen Orthodoxen Kirche. Das 
Archiv erhält Anfragen aus den Bereichen Kirchen-
musik, Emigrationsforschung und Genealogie. In 
den vergangenen zwei Jahrzehnten wurden auf 
Grundlage der Bestände des Archivs der deutschen 
Diözese mehrere Monografien[13], zahlreiche Artikel, 
Konferenzvorträge und Dissertationen[14] erarbeitet. 
Die Herkunft der Anfragen ist breit gefächert – aus 
Japan, den USA, Großbritannien, Polen, Spanien, 

[13]  Zum Beispiel: Kornilov, A. A. „Lasst uns hinüberfahren 
ans andere Ufer...“ Die Tätigkeit des orthodoxen Klerus im La-
ger der Displaced Persons in Schleißheim (1945–1951). Nishnij 
Novgorod – München: Fakultät für Internationale Beziehungen 
der Staatlichen Universität Nishnij Novgorod, Wissenschaft-
liches-Forschungszentrum „Russisches Ausland“, Kloster des hl. 
Hiob von Počaev in München, 2011. – 140 S. [russ.]

Gawrillin, A. W. Lettische orthodoxe Geistliche auf dem 
amerikanischen Kontinent. Moskau: Gesellschaft der Liebhaber 
der Kirchengeschichte, 2013. – 407 S. [russ.]

Antonij (Doronin), Erzbischof von Grodno und Wolkowysk. 
Erzbischof Benedikt (Bobkovskij) (1876–1951): Leben, kirchli-
cher Dienst und schriftliches Erbe. Minsk, 2024. – 140 S. [russ.]

[14]  Zum Beispiel: Makovetskij, Arkadij, Erzpriester. Die 
Russisch-Orthodoxe Kirche im Ausland: Entstehung und orga-
nisatorische Entwicklung ihrer Gemeinden auf kanonischem 
Territorium der Russischen Orthodoxen Kirche und ihre Ver-
einigung mit der Mutterkirche (1990–2007). [russ.]

Slesarev, A. V. Kirchliches Leben der weißrussischen Emig-
ration 1944–1991: Probleme der Organisation, jurisdiktionelle 
Widersprüche und Spaltungen. [russ.]

Fastovskiy, Dr. Andrej (München). Die kanonische Grund-
lage der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland und der 
pastorale Beitrag der Vertreter ihrer deutschen Diözese zum 
„Akt der kanonischen Gemeinschaft“ (1991–2002). Studien zur 
Auslandskirche (Band 3), München 2025.

Russland, Belarus, der Ukraine und weiteren Län-
dern. Wie alle Einrichtungen der Diözese untersteht 
auch das Archiv dem Vorsteher der Deutschen Diö-
zese. Die Vielfalt der eingehenden Anfragen belegt 
seine vielschichtige Rolle, die weit über die Aufgaben 
rein historischer Forschung hinausgeht. Grundsätz-
lich lassen sich die Anfragen in drei Hauptkategorien 
einteilen.

Thematische Anfragen
Thematische Anfragen stammen von Forschern, 

die an wissenschaftlichen Projekten, Monographien, 
Artikeln und Vorträgen arbeiten. Sie interessieren 
sich für bestimmte Aspekte des Lebens der Russi-
schen Auslandskirche, die Geschichte der russischen 
Emigration sowie kulturelle und religiöse Prozesse. 
Solche Anfragen tragen zu einer vertieften Erfor-
schung der Archivbestände und zur Einführung 
neuer Daten in den wissenschaftlichen Umlauf bei. 
Sie helfen, unser Verständnis historischer Ereignisse, 
der Rolle der Kirche und einzelner Persönlichkeiten 
in der komplexen Epoche des 20. Jahrhunderts zu 
erweitern.

Sozial- und Rechtsanfragen
Diese Kategorie umfasst Anfragen, die mit der 

Wiederherstellung von Dokumenten oder der Be-
stätigung von Geburts-, Ehe- oder Sterbefakten ver-
bunden sind – besonders relevant für Nachkommen 
von Emigranten, displaced persons und diejenigen, 
die einen Nachweis über ihre Herkunft suchen. 
Für diese Menschen ist das Archiv nicht nur ein 
Aufbewahrungsort der Vergangenheit, sondern ein 
Instrument, um die Verbindung zu ihrem verlorenen 
Erbe wiederherzustellen und aktuelle rechtliche 
Fragen zu klären. Jeder wiederhergestellte Eintrag 
hilft einer Person, ihre Geschichte neu zu entdecken.

Genealogische Anfragen
Am persönlichsten und emotionalsten sind die 

genealogischen Anfragen. Menschen suchen Infor-
mationen über ihre Vorfahren – Priester, Gemein-
demitglieder, Flüchtlinge. Für sie wird das Archiv 
zu einem Ort, an dem man die fehlenden Glieder 
der Familiengeschichte finden, das Schicksal der 
Verwandten erfahren und eine persönliche Verbun-
denheit mit der Vergangenheit spüren kann. Jedes 
gefundene Dokument, jeder Eintrag über eine Taufe 
oder eine Ehe ist nicht nur eine Tatsache, sondern 
eine Entdeckung, die das familiäre Gedächtnis wie-
derherstellt und die Generationen verbindet.



32     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 ROKA

Schlussfolgerung
Die Analyse des Archivs der Deutschen Diözese 

der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland 
(ROKA) erlaubt eine Reihe von Schlussfolgerungen, 
die seine Einzigartigkeit und seine vielschichtige Be-
deutung bestätigen. Dieses Archiv ist nicht nur eine 
Sammlung von Dokumenten der Diözese, sondern 
eine wertvolle Chronik der russisch-orthodoxen Prä-
senz auf deutschem Boden, die bis ins 19. Jahrhundert 
zurückreicht. Seine Geschichte ist untrennbar mit 
den kirchlichen Institutionen des kaiserzeitlichen 
Russlands verbunden, und der Wert dieses Erbes 
liegt vor allem in der geistlichen Dimension der 
russischen Orthodoxie. Die Entstehungsgeschichte 
seiner Bestände zeigt anschaulich, wie das insti-
tutionelle Gedächtnis der Kirche die Erschütte-
rungen der Epochen überstanden hat. Beginnend 
mit Fragmenten der Archive von Botschafts- und 
Kurortkirchen, über die tragischen Verluste wäh-
rend des Ersten Weltkriegs, vereinte das Archiv ein 
dokumentarisches Erbe, welches das Schicksal der 
russischen Orthodoxie widerspiegelt. Im Unter-
schied zur vorrevolutionären Zeit, als ein Großteil 
der Dokumente über das Leben der Auslandsge-
meinden nach Russland übermittelt wurde, wurden 
nach 1917 die russischen kirchlichen Institutionen 
im Ausland – darunter die Deutsche Diözese der 
ROKA – zu wichtigen Zentren der Bewahrung 
historischen Gedächtnisses.

Die bewegte Geschichte des Archivs, die von 
Verlusten während der Weltkriege und von unzu-
reichenden Aufbewahrungsbedingungen geprägt 
ist, macht seine heutige Existenz umso wertvoller. 
Der Verlust eines Teils der Berliner Bestände im 
Jahr 1945 sowie die Entscheidung, auf der Ebene 
des Vikariats in der Nachkriegszeit Dokumente zu 
vernichten, zeugen von der Fragilität des histori-
schen Erbes. Zugleich unterstreichen sie jedoch die 
außergewöhnliche Bedeutung des aufopferungs-
vollen Einsatzes der Diözesansekretäre, denen es 
gelang, den Grundbestand der Archivalien zu be-
wahren. Gerade ihr hingebungsvoller Dienst hat die 
Weitergabe unschätzbarer Materialien an künftige 
Generationen ermöglicht.

Dank seiner Vielfalt stellt das Archiv eine un-
ersetzliche Quelle für die Geschichte der russischen 
Emigration, das Leben der Diaspora und ihre Be-
ziehungen zu den deutschen staatlichen und kirch-
lichen Institutionen dar. In seinen Dokumenten 
spiegelt sich die Geschichte der besonderen Beziehun-
gen zwischen Russland und Deutschland sowie die 

tragischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts wider, die 
in den Schicksalen der drei Wellen russischer Emigra-
tion ihren Ausdruck fanden. Besonders wertvoll sind 
die Materialien, die die soziale Mission der Diözese 
dokumentieren: die Hilfe für displaced persons, 
Kriegsgefangene und „Ostarbeiter“ sowie die seel-
sorgerische Unterstützung orthodoxer Christen in 
der Sowjetunion.

Das Archiv dient nicht nur der wissenschaft-
lichen Forschung, sondern erfüllt auch eine wich-
tige sozial-rechtliche und genealogische Funktion, 
indem es Menschen hilft, verlorene Dokumente 
wiederherzustellen, ihre Wurzeln zu finden und die 
Verbindung zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart zu erneuern. Seine fortlaufende Erweiterung 
– auch durch die Aufnahme privater Nachlässe – 
zeigt, dass das Archiv der Deutschen Diözese ein 
lebendiger, sich entwickelnder Organismus ist, ein 
Zentrum der Bewahrung historischen Gedächt-
nisses, kirchlicher Identität und geistlichen Erbes. 
Der Wert dieser Archivsammlung reicht weit über 
die Grenzen der Diözese hinaus, da sie einen der 
zentralen Bestandteile des gesamten Archivnachlas-
ses der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland 
(ROKA) darstellt.                                                                      

Metropolit Seraphim (Lade). Die Ablichtung hat der 
Metropolit seinem Hypodiakon N.N. Stulow geschenkt. 

Bildmaterial aus dem Archiv der DD, Fond N.N. Stulow.



Der Bote ◆ 4/2025     33

▶	 Theologie

Prolog: Ein notwendiger Widerspruch

E
s mag wie ein Paradoxon erscheinen: 
Ausgerechnet einer der größten Lob-
redner der jungfräulichen Askese in 
der Kirchengeschichte erweist sich als 
einer der tiefsinnigsten Verteidiger der 

christlichen Ehe. Dieser scheinbare Widerspruch im 
Werk des Heiligen Johannes Chrysostomos entpuppt 
sich bei näherer Betrachtung als zwei Seiten der-
selben Medaille: der Suche nach der vollkommenen 
Vereinigung des Menschen mit Christus.

I. Zwei Wächterinnen der 
christlichen Heiligkeit

In kaum einem Lebensbereich unterscheidet sich 
das christliche Menschenbild so fundamental vom 
modernen Zeitgeist wie in seiner Auffassung von Ehe 
und Familie. Für den orthodoxen Gläubigen ist die 
Ehe kein mehr oder weniger verbindlicher Vertrag, 
keine bloß weltliche Angelegenheit, sondern ein hei-
liges Mysterion, untrennbar mit seinem geistlichen 
Weg verbunden. Zwar erkennt auch die säkulare 
Gesetzgebung, wie etwa das deutsche Grundgesetz, 
Ehe und Familie als schützenswert an. Doch der 
aufmerksame Beobachter ist genötigt festzustellen, 
dass die tatsächlichen gesellschaftlichen Verhältnisse, 
insbesondere im Westen, oft ehefeindlich sind. Ehen 
werden seltener geschlossen, bestehende Verbindun-
gen leichtfertig gelöst, und selbst intakt scheinende 
Ehen sind keineswegs immer glücklich. Verschiedene 
Strömungen bestreiten den Wert der Ehe, leugnen 
ihre Heiligkeit und trachten danach, den Menschen 
fanatisch aus ihren „Fesseln“ zu „befreien“. Vor allem 
die für die christliche Ehe selbstverständliche exklu-
sive Treue und Reinheit werden in der „aufgeklärten“ 
Welt zunehmend in Frage gestellt.

Dergleichen Tendenzen sind indes kein Novum. 
Bereits die Urkirche sah sich mit der Diffamierung 
der Ehe konfrontiert und suchte, sie gegen ihre Fein-
de zu verteidigen. Schon der Apostel Paulus warnte 
vor denen, die die Ehe ablehnten oder verbieten 
wollten. Unterschiedlichste Strömungen, deren So-
ziallehren von übersteigerter Askese bis zur Zügel-
losigkeit reichten, lassen sich unter dem Oberbegriff 

der Gnosis zusammenfassen. Der Kampf gegen diese 
Lehren war komplex, denn „Gewohnheiten rigoroser 
sexueller Abstinenz […] [wurden] als selbstverständ-
lich betrachtet“ und ihre radikalen Prediger oft von 
großen Teilen der Kirche geduldet.[1] Die Grenze 
zwischen echter, gottliebender Askese und einem 
leibfeindlichen Menschenhass war nicht immer leicht 
zu ziehen.

In der Auseinandersetzung mit Häresien und pa-
ganen Anfeindungen formulierten die frühen christ-
lichen Apologeten Lehren über das christliche Leben 
und die Mysterien. Zunächst schenkten sie der Ehe 
vergleichsweise wenig Beachtung, ignorierten sie 
jedoch nicht gänzlich. Der hl. Irenäus von Lyon 
verurteilt die Lehre Markions, welcher die Ehe und 
Familie ablehnte und „Ehe wie Unzucht als gleich 
verderblich“ erachtete, als „Gotteslästerung“.[2] Wegen 
der weiten Verbreitung solcher Irrlehren sah sich 
die Kirche auf mehreren Synoden zum Einschreiten 
gezwungen.[3] Die Apologeten und Kirchenväter der 
frühen Kirche verteidigten die Ehe nicht nur als 
von Gott eingesetzt, sondern betonten ebenso den 
Wert freiwilliger Ehelosigkeit. Tertullian, der die Ehe 
schätzte und für göttlich eingesetzt hielt, bewunderte 
gleichzeitig die Jungfräulichkeit:

„Siehe, sogleich auf der Schwelle treten uns 
die beiden Wächterinnen der christlichen Hei-

[1]  Vgl. P. Brown, Die Keuschheit der Engel, Sexuelle Entsa-
gung, Askese und Körperlichkeit am Anfang des Christentums, 
München/Wien 1991, S. 101.

[2]  Irinaios von Lyon, Adversus haereses, 28, (deutsche Über-
setzung aus der BKV).

[3]  Besonders hervorzuheben ist hier neben den Apostoli-
schen Kanones, in denen der Ausschluss von Klerikern für das 
Verlassen ihrer Ehefrauen „unter dem Vorwand der Frömmig-
keit“ festgelegt wird (c. 5), und ebenso die Lokalsynode von 
Gangra im Jahr 340, die die sog. Eustathianer verurteilte. Diese 
lehnten u.a. verheiratete Priester ab, riefen Laien dazu auf, ihre 
Ehen aufzulösen und trennten sich von der Reichskirche, die 
ihnen zu lax erschien. Die Regeln dieser Synode belegen all 
diese Meinungen mit dem großen Anathema. Vgl. A. Anapliotis, 
Heilige Kanones der heiligen und hochverehrten Apostel, St. 
Ottilien 2009, S 29; ders., Ehe und Mönchtum im orthodoxen 
kanonischen Recht, Eine Kanonessammlung mit den Kanones 
der Lokalsynoden und der Kirchenväter, Münster 2019, S. 80-83.

Dipl. Theol., Diakon Nikolaj Klein, München

„Das Mysterium der Liebe” 
Die christliche Ehe bei Johannes Chrysostomos



34     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

ligkeit, die Monogamie und die Enthaltsamkeit, 
entgegen, die eine in ihrer Ehrbarkeit in dem 
Priester Zacharias, die andere in ihrer Unver-
sehrtheit in Johannes, dem Vorläufer; die eine 
versöhnt Gott, die andere verkündet Christum; 
die eine verkündet den vollkommenen Pries-
ter, die andere stellt mehr vor als einen Prophe-
ten.“[4]
Den ehelichen Geschlechtsverkehr betrachtete er 

zwar als ehrbar und sündlos, doch – wie viele Väter – 
als Folge des Sündenfalls, da der Mensch im Paradies 
jungfräulich gewesen sei. Diese Verbindung zwischen 
der Wertschätzung der Ehe und der Bewunderung 
der Jungfräulichkeit kann als exemplarisch für die 
meisten Kirchenväter gelten.

Eine weitere Herausforderung für den gläubigen 
Christen liegt darin, dass die überwiegende Mehr-
heit der Heiligen ehelos lebte oder als Märtyrer vor 
allem für ihren Tod verherrlicht wurde. Es fällt da-
her nicht immer leicht, ein Vorbild für die eigene 
Lebenssituation in der Welt zu finden. Insbesondere 
die asketische Literatur ist häufig direkt an Novizen 
und junge Mönche gerichtet und kann nicht immer 
fruchtbar für das Leben in der Welt angewandt wer-
den. Da der Heilige Johannes Chrysostomos zu den 
Vätern gehört, die am ausführlichsten über die Ehe 
schrieben, lohnt es sich, seinen Gedanken über die 
Ehe, Ehelosigkeit und Familie nachzugehen.

[4]  Tertullian, De monogamia, 8 (deutsche Übersetzung aus 
der BKV).

II. Die Ehe beim Heiligen Johannes 
Chrysostomos

1. Das Ideal der Ehelosigkeit
Um Chrysostomos’ Eheverständnis zu begreifen, 

muss man zunächst sein Ideal der Ehelosigkeit ver-
stehen. Wollte man seine Haltung in zwei Worten 
zusammenfassen, schiene „Lieber nicht…“ treffend. 
Wer seine Schriften zur Vorbereitung auf die Ehe 
liest, könnte ernüchtert feststellen, dass der Kirchen-
vater einen geradezu vor diesem „Fehler“ bewahren 
möchte. Doch dieser erste Eindruck trügt; in seinem 
Werk finden sich durchaus auch hoffnungsvolle Per-
spektiven für die Ehe.

Chrysostomos wirkte im 4. bis zum frühen 5. 
Jahrhundert, einer Blütezeit des Mönchtums. Ent-
täuscht von der Verwässerung der Kirche nach der 
konstantinischen Wende, zog es viele Christen in die 
Wüste, um ihrer Berufung als „Heilige“, d.h. als der-
jenigen, die “nicht von dieser Welt sind”[5], gerecht 
zu werden. Auch Chrysostomos lebte Jahre in stren-
ger Askese, bevor er zu predigen begann: zunächst 
war er etwa vier Jahre lang Schüler eines syrischen 
Mönches in der Nähe seiner Heimatstadt Antiochien, 
anschließend lebte er etwa zwei Jahre lang allein in 
einer Höhle und kehrte nur aufgrund einer durch 
seine strenge Askese bedingten Krankheit in die 
Stadt zurück. In seiner Zeit als Diakon (380-386) 
verfasste er fünf Werke, welche sich mit dem Ideal 
der Jungfräulichkeit auseinandersetzen und die Er-
habenheit der Ehelosigkeit über die Ehe schildern. In 
der Schrift Gegen die Feinde des Mönchtums vertritt 
er sogar die radikale Ansicht, das Heil sei nur in der 
Einsamkeit (monachos, von mono – einer, allein) zu 
erlangen. Seine zurückhaltende, beinahe ablehnende 
Haltung gegen die Ehe in diesen Frühwerken erklärt 
sich aus seiner asketischen Prägung, die noch wenig 
Verständnis für den anderen Weg aufbringt. Um den 
Rahmen dieses Beitrags nicht zu sprengen, beschrän-
ken wir uns an dieser Stelle auf seine Schrift Über die 
Jungfräulichkeit.

Diese Schrift, ein Kommentar zu 1 Kor 7, entfaltet 
einerseits die Theologie der Ehelosigkeit, ist aber 
auch eine Apologie der Ehe, denn Chrysostomos 
grenzt sich entschieden von Gruppen ab, die die Ehe 
diffamieren. Er stellt fest, dass die Jungfräulichkeit 
ein Alleinstellungsmerkmal der Kirche sei:

[5]  Das griechische Wort „αγιος, ha-gios“: bedeutet „heilig“, 
„geweiht“ oder „kultisch rein“ und hat seine Wurzeln im Proto-
Indo-Europäischen im Stamm *h₁yag-: „opfern“ oder „verehren“.

Hypodiakon Nikolaj Klein am Tag  
seiner Weihe zum Diakon, München



Der Bote ◆ 4/2025     35

▶	 Theologie

„Das vortreffliche Gut des jungfräulichen Standes 
verabscheuen die Juden; es ist auch kein Wunder, 
da sie sogar den aus einer Jungfrau geborenen 
Christus verschmähten: die Heiden bewundern 
ihn und staunen darüber: Eifer dafür hat allein 
die Kirche Gottes.“[6]

Die „Ketzer“, die jungfräulich leben, könne man 
nicht als Jungfrauen ansehen, da sie Christus, von 
dem die Reinheit ausgeht, nicht anverlobt seien und 
zugleich die Ehe verdammen. Wer die Ehe als Sünde 
ansieht, darf keinen Lohn für seine Enthaltsamkeit 
erwarten, sondern wird vielmehr für das Aufstellen 
eigener Gesetze bestraft. Im dritten Kapitel nennt er 
seine Gegner namentlich: Markion, Valentinus und 
Manes, deren Lehre er auf den „Menschenmörder 
und Vater der Lüge“ (Joh 8,44) zurückführt. Ein ent-
scheidender Satz zeigt in diesem Zusammenhang den 
Sinn aller Askese – wörtlich Übung – auf und warnt 
davor, sie zum Selbstzweck zu machen:

„Denn weder das Fasten, noch die Jungfräu-
lichkeit sind an sich gut oder böse, sondern sie 
werden das Eine und das Andere erst durch die 
Absicht derjenigen, welche sie üben.“[7]

Da in diesen Ketzern „gottlose Gedanken herum-
tummeln“, sei ihre Askese nicht nur sinnlos, sondern 
„schlimmer als jede Wollust“[8], indem sie ihre Jung-
fräulichkeit zum Götzen erheben. Chrysostomos 
wehrt sich auch dagegen, in seinem Streben nach 
Jungfräulichkeit selbst missverstanden zu werden:

„,Du aber’, sagt man, ,gibst du nicht dasselbe 
Verbot?’ Es sei ferne, daß ich in deinen Wahnsinn 
verfalle. ,Wie kommt es denn aber’, sagt man, 
,daß du ermahnest, ehelos zu bleiben?’ Weil ich 
überzeugt bin, daß der jungfräuliche Stand weit 
ehrwürdiger sei als die Ehe. Darum aber halte ich 
die Ehe noch nicht für böse, ja im Gegentheil, ich 
lobe sie sehr; denn sie ist für diejenigen, welche 
sich ihrer in rechter Weise bedienen wollen, ein 
Hafen der Enthaltsamkeit, indem sie die Aus-
schreitung der Natur verhindert.“[9]

Hier betont der Heilige die Ehrbarkeit der Ehe, 
macht aber deutlich, dass die Ehelosigkeit für ihn 
über der Ehe steht, die eine „niedere Stufe der Tu-
gend“ sei. Die Jungfräulichkeit überrage die Ehe 
wie „der Himmel die Erde“ und wie „die Engel die 
Menschen“. Nach dieser Ketzerpolemik, die noch als 

[6]  Johannes Chrysostomos, De virginitate, 1 (deutsche Über-
setzung aus der BKV).

[7]  Johannes Chrysostomos, De virg…, 4.
[8]  Johannes Chrysostomos, De virg…, 5.
[9]  Johannes Chrysostomos, De virg…, 9.

Apologie der Ehe verstanden werden kann, wendet 
sich Chrysostomos den „Kindern der Kirche“ zu, 
um die Vorzüge der Ehelosigkeit zu erläutern. Dem-
nach sei die Jungfräulichkeit als dauerhafter Zustand 
und Lebensweg erst im neuen Bund aufgrund des 
„Zuwachs[es] der Gnade“ möglich geworden. Im 
Alten Testament hätten sich „nicht bloß alle Übrigen, 
sondern auch Leviten und Priester, ja sogar Hohe-
priester, […] die Ehe sehr angelegen sein“ lassen. Der 
Rat des Paulus, sich der Ehe zu enthalten (1 Kor 7,1), 
sei ein Gebot Gottes, nicht etwa nur die persönliche 
Meinung des Paulus. Doch liege die Vortrefflichkeit 
des Jungfrauenstandes in der Freiwilligkeit. Außer-
dem sei die Ehe, wie auch bei anderen Autoren vor 
ihm, eine Folge des Sündenfalls; Adam und Eva leb-
ten ursprünglich jungfräulich, geschmückt mit dem 
„königliche[n] Gewand“ der Jungfräulichkeit, das 
nach dem Fall vom „sterbliche[n] und sklavische[n] 
Kleid“ der Ehe ersetzt worden sei.[10]

Den logischen Einwand der Fortpflanzung, zu der 
Gott den Menschen in Gen 1,28 beauftragt, entkräftet 
Chrysostomos als Ausrede derer, die „aus Schwäche 
des Willens die Mühen des jungfräulichen Standes 
verschmähen“. Erstaunlicherweise hält er die Ehe 
nicht für notwendig, da Gott weitere Menschen selbst 
hätte schaffen können. Fruchtbarkeit verwirkliche 
sich nicht in der Ehe, sondern vielmehr im Wort 
Gottes, denn auch Ehen bleiben kinderlos, wenn Gott 
dem Ehepaar kein Kind durch sein Wort schenkt, 
was er am Beispiel des Patriarchen Abraham belegt. 
Nicht die Jungfräulichkeit, sondern die Sünde führe 
zum Aussterben, wie die Sintflut zeige. „Wo der Tod, 
da ist die Ehe“[11]. Im neuen Bund sei die Rückkehr 
zum ursprünglichen Zustand möglich. Gott habe die 
Jungfräulichkeit nur aus nachsichtiger Menschen-
liebe nicht früher geboten, um keinen „größeren 
Fall“ zu verursachen und keine “heftigere Flamme” 
zu erzeugen.

Chrysostomos kennt die Schwierigkeiten der 
Jungfräulichkeit. Die Seele müsse unempfindlich 
sein gegen Schmerzen, denn „die Macht der Wollust 
ist ebenso groß, wie die des Feuers und Eisens“ (vgl. 
Spr 6,28); sie bedürfe der Hilfe Gottes. Die Jungfrau 
müsse ständig wachsam im Kampf gegen die Lust 
und gegen böse Geister sein. In diesem Kampf liege 
die Vorzüglichkeit der Enthaltsamkeit; mit den Wor-
ten: „Sage mir nun, sollte wohl Jemand es wagen, Ehe 
und Vergnügen zu vergleichen mit einer so erhabe-
nen Sache?“ bringt er dies deutlich zum Ausdruck. 

[10]  Johannes Chrysostomos, De virg…, 14.
[11]  Johannes Chrysostomos, De virg…, 14.



36     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

Selbst Aussagen der Schrift, welche die Ehe zu 
bejahen scheinen, deutet Chrysostomos als ver-
steckte Aufforderungen zum Verzicht auf die Ehe: 
Die Aussage des Paulus: „Die Frau verfügt nicht über 
ihren Leib, sondern der Mann. Ebenso verfügt der 
Mann nicht über seinen Leib, sondern die Frau“ (1 
Kor 7,4), interpretiert Chrysostomos als „Köder“, 
mit dem der Apostel seine Schüler „der Ehe ent-
fremden“[12], und für die Jungfräulichkeit gewinnen 
möchte. Auch in der Reaktion der Jünger Christi auf 
das Scheidungsverbot (Mt 19,10) sieht er das bestä-
tigt. Sogar in Paulus’ Aufruf „Entziehet euch einan-
der nicht“ (1 Kor 7,3) sieht er eine Aufforderung zur 
Jungfräulichkeit, da hier die Unfreiheit der „Tyrannei 
der Ehe“ aufgezeigt werde.[13] Enthaltsamkeit um 
des Gebets willen hielt er für dringend empfohlen, 
da eine „zerflossene und von der Begierde nach 
dem Weibe verweichlichte Seele“ nicht recht beten 
könne, auch wenn „die Ehe ehrbar, und das Ehebett 
unbefleckt“ (Hebr 13,4) ist[14]. 

Sein Rat zur Ehelosigkeit entsprang nicht Leib-
feindlichkeit, sondern asketischer Erfahrung: Für 
Johannes, als einem Mann Gottes, war es eine Selbst-
verständlichkeit alles zu opfern, was seiner vollkom-
menen Vereinigung mit Christus im Wege stand. Die 
Ehelosigkeit war für ihn Freiheit, denn ein Ehemann 
müsse sein Beten und Fasten opfern, um der „Geil-
heit [seiner Frau] zu dienen“[15]. Doch auch in dieser 
– zugegeben enttäuschenden – Sicht schimmert eine 
Wertschätzung der Ehe durch: Chrysostomos betont 
die hohe Verpflichtung der Ehepartner zueinander, 
die sogar über das Gebet und Fasten gestellt wird. 
Und noch klarer wird dies in folgenden Worten, die 
dennoch seinen Gedanken der extremen Unfreiheit 
in der Ehe unterstreichen: 

«Diejenige, welche Enthaltsamkeit übt wider den 
Willen ihres Mannes, geht nicht nur der Beloh-
nung der Enthaltsamkeit verlustig, sondern wird 
zur Verantwortung gezogen für seinen Ehebruch, 
und zwar strenger als er selbst. Warum? Weil 
sie, da sie ihn der gesetzmäßigen Vereinigung 
beraubt, ihn in den Abgrund der Unzucht stößt. 
Wenn sie kein Recht hat, dies auch nur kurzzeitig 
ohne seine Einwilligung zu tun, welche Entschul-
digung kann sie aufweisen, da sie ihn dauernd 
dieses Trostes beraubt.»[16]

[12]  Johannes Chrysostomos, De virg…, 28.
[13]  Vgl. Johannes Chrysostomos, De virg…, 28.
[14]  Johannes Chrysostmos, De virg…, 30.
[15]  Ebd.
[16] Johannes Chrysostomos, De virg…, 48.

Der junge Chrysostomos tat sich mithin zunächst 
schwer dabei, die Ehe und die Enthaltsamkeit glei-
chermaßen als Gnadengaben anzuerkennen und 
neigte insbesondere nach seiner Rückkehr aus dem 
abgeschiedenen asketischen Leben in die Stadt und 
vor seiner Priesterweihe dazu, seine hohen monas-
tischen Anforderungen auch in der Welt zu fordern. 
Die Ehe diene dazu, der Verurteilung zu entgehen, 
nicht aber, bewundert zu werden, denn „Letzteres 
kommt allein der Jungfräulichkeit zu; der Verheira-
tete hingegen muss sich begnügen zu hören, dass er 
nicht gesündigt habe.“[17] 

Er vertrat in dieser Zeit also eine „Wertepyra-
mide, deren ‚hierarchische‘ Spitze die ‚Mönchstu-
genden‘ der freiwilligen Ehelosigkeit bilden“.[18] Im 
Laufe seiner pastoralen Erfahrung als Priester und 
Bischof entwickelte er eine tolerantere Haltung. Er 
kam zu dem Schluss, dass die Ehelosigkeit zwar der 
sicherste Weg zur Vollkommenheit sei, aber nicht 
per se Vollkommenheit darstelle. Aus dem späteren 
Werk des Chrysostomos, der zeitlebens ein Bewun-
derer der Ehelosigkeit blieb, lässt sich nicht mehr die 
Idee eines „Zwei-Klassen-Christentums“, bestehend 
aus der niederen Schicht der Verheirateten und der 
höheren der Mönche, ableiten, was in De virginitate 
noch durchaus so gelesen werden kann.

2. Der Sinn der Ehe

Die Ehe hat viele Funktionen. Während früher 
die soziale Absicherung im Vordergrund stand, er-
warten heute viele emotionale Sicherheit von der 
Ehe. Die häufigste Antwort auf die Frage nach dem 
Sinn der Ehe lautet wohl: „Ich möchte mein Leben 
mit der Person teilen, die ich liebe.“ Doch was unter 
dieser Liebe verstanden wird, unterscheidet sich 
fundamental. In der säkularen Welt ist sie oft ich-
bezogen; im christlichen Verständnis ist sie du-be-
zogen, altruistisch und opferbereit. Im kirchlichen 
Milieu wird oft die Fortpflanzung als Hauptzweck 
verstanden, was dem Wesen des christlichen Ehever-
ständnisses jedoch nicht gerecht wird, weshalb unser 
Kirchenvater dieser Ansicht viel entgegenzusetzen 
hat. Die Vorstellung, Sexualität werde nur um des 
Fortbestands der Menschheit willen „geduldet“, ist 
ein Missverständnis der christlichen Anthropolo-
gie und eine Fehlentwicklung der abendländischen 
Theologie. Diese beruht zu erheblichen Teilen auf 
der Erbsündenlehre des Augustinus, der die Erbsün-
de in einer engen Verbindung mit der menschlichen 

[17]  Ebd.
[18]  A. M. Ritter, a.a.O., S. 68.



Der Bote ◆ 4/2025     37

▶	 Theologie

Sexualität sah und daher eine Rückkehr zu Gott nur 
durch eine Flucht aus dem menschlichen Körper für 
möglich hielt.[19]

Die Zeugung von Nachkommen war für Johannes 
durchaus eine wichtige, natürliche Aufgabe der Ehe. 
Ihm ging es jedoch weniger um den Fortbestand 
der Menschheit, da die Erde bereits hinreichend 
bevölkert sei.[20] Gleichzeitig habe die Vermehrung 
durch die Geburt Christi teilweise ihren Sinn ver-
loren, da der alttestamentliche Wunsch, den Messias 
hervorzubringen, erfüllt sei. Die vorrangige Aufgabe 
der Ehe sah er in der Regulierung der Lust und in 
der Vermeidung von Unzucht. Dennoch findet er 
großartige Worte für die Entstehung von Kindern:

„Sie gehen hinein, um ein Leib zu werden. Sieh, 
abermals ein Geheimnis der Liebe! Wenn die 
zwei nicht eins werden, so bringen sie kein Mehr 
hervor, solange sie zu zweit bleiben; sobald sie 
sich aber zur Einheit verbinden, dann vermeh-
ren sie sich. Was lernen wir daraus? Dass in 

[19]  Vgl. J. Chryssavgis, Love, Sexuality and the Sacrament of 
Marriage, Brookline 1998, S. 5f; Anm. 9; zu Augustinus‘ Einfluss 
auf die Theologie und Ehelehre des Abendlandes s.: D. S. Bailey, 
The Man-Woman Relationship in Christian Thougt, London 
1959; P. Sherrard, Christianity and Eros, London 1976; E. A. 
Clark, Women in the Early Church, Collegeville 1983; zum Ver-
gleich des Eheverständnisses von Chrysostomos und Augustinus 
vgl.: M. Grigorevskij, a.a.O., S. 270-286.

[20]  Bemerkenswerterweise hielt auch Tertullian vor ihm die 
Welt für überbevölkert – erstaunlich angesichts der damaligen 
Bevölkerungsdichte. Die Weltbevölkerung zu Beginn des ersten 
Jahrtausends wird auf etwa 250 Mio geschätzt, was etwa 3% der 
heutigen Weltbevölkerung enspricht.

der Vereinigung eine große Kraft liegt. Gottes 
schöpferischer Geist hat im Anfang den einen 
in zwei geteilt, und um zu zeigen, dass derselbe 
auch nach der Teilung noch eins bleibe, nicht 
zugelassen, dass einer zur Zeugung hinreiche. 
Denn der noch nicht (ehelich Verbundene) ist 
nicht einer, sondern nur die Hälfte von einem; 
und es leuchtet ein, dass er sich ebensowenig 
fortpflanzen kann, wie früher (vor der Teilung). 
Hast du gesehen, was für ein Geheimnis die Ehe 
ist? Aus einem (Menschen) machte Gott noch 
einen, und indem er diese zwei wiederum eins 
machte, stellt er so den einen wieder her.“[21]

Kinder zu gebären war nicht das einzige, aber 
ein sehr bedeutendes Ziel: „Das Kind läßt sich mit 
einer Brücke vergleichen.“ Die drei werden zu einem 
Fleisch, „indem das Kind die beiden Eltern innig 
miteinander verbindet.“ Die eheliche Verbindung 
ist nicht da, um Kinder hervorzubringen, sondern 
Kinder, die aus ihr als Frucht der innigen Verbin-
dung hervorgehen, stärken und vertiefen diese Ver-
bindung. Paul Evdokimov beschreibt dies im Geiste 
des Heiligen Johannes:

„Auch die eheliche Verbindung selbst ist Fülle. 
Sie kann aber auch aus ihrer eigenen Überfülle 
heraus eine neue Qualifikation erlangen: Va-
terschaft oder Mutterschaft. Das Kind, das aus 
dieser ehelichen Gemeinschaft geboren wird, ver-

[21]  Johannes Chrysostomos, In epistulam ad Colossenses 
commentarius, 12, 5 (deutsche Übersetzung aus der BKV).

Hochzeit zu Kana. Fresko des Dionysios im Kloster „Feraponto“



38     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

längert sie und bekräftigt die bereits vollkommen 
verwirklichte Einheit“[22]

Der „Erfolg“ einer Ehe hängt zwar nicht von der 
Kinderzeugung ab, doch bewusster, egoistischer 
Verzicht darauf mindert ihren Wert. Wer freiwil-
lig ablehnt, „was allen anderen das Süßeste und 
Liebste ist, nämlich Kinder zu haben“[23], sagt uns 
Chrysostomos, der lehnt Gottes Segen ab. Wahre 
christliche Liebe weitet sich, breitet sich aus und ist 
schöpferisch. Zwei Liebende gründen keine „eigen-
süchtige Gemeinschaft“, sondern öffnen sich der 
Welt und werden zu „Mitschöpfer[n] Gottes“. “In-
sofern kann die Kinderzeugung nicht als Zweck-
bestimmung der Ehe angesehen werden, sondern 
als Ausfluss der Liebe, der zum Leben führt.“ Die 
Liebe ist keine Konstante, die, einmal an einem Ziel 
angekommen, sich nicht mehr fortbewegt. Sie ist 
vielmehr dynamisch und strebt in einem unauf-
hörlichen Prozess nach ihrer Vervollkommnung in 
Gott. Diese Vervollkommnung realisiert sich unter 
anderem darin, dass Mann und Frau das Eben-
bild Gottes auf Erden vervielfältigen und ihre Liebe 
diesen neuen Geschöpfen entgegenbringen. Liebe 
kann ihrem Wesen nach nicht unfruchtbar sein, 
aber die Fruchtbarkeit kann sich auf verschiedenen 
Wegen realisieren, denn auch kinderlose Ehepaare 
können ihre Liebe verbreiten, beispielsweise durch 
die Aufnahme von Waisen. Wer den Wert einer Ehe 
von Kindern abhängig macht, degradiert sie. Eine 
kinderlose Ehe für gescheitert zu erklären, verstieße 
„gegen den Sinn ihrer personalen Gemeinschaft“.[24]

Einen anderen, höher geschätzten Zweck der 
Ehe sieht Chrysostomos in der Regulierung der 
Lust. Hierin liege eine heilsame Funktion für den 
schwachen Menschen, denn die Ehe sei vor allem 
dafür eingesetzt worden, den Unenthaltsamen vor 
„Bosheit und Lüsternheit“ zu bewahren.[25] Daher 
sei die Ehe keine rein irdische Institution, sondern 
wichtig für das Seelenheil.

„Denn denjenigen, die sich auch jetzt noch in 
diesen Lastern wälzen, oder ein Leben nach Art 
der Schweine führen, oder in den Hurenhäusern 
umkommen wollen, nützt die Ehe nicht wenig, 
weil sie dieselben von jenem Schmutze und jener 

[22]  P. Evdokimov, The Sacrament of Love, Crestwood NY 
1995, S. 121. Übersetzung der Redaktion.

[23]  Johannes Chrysostomos, In Mattheum homiliae, 28, 5.
[24]  A. Kallis, Brennender, nicht verbrennender Dorn-

busch…, S. 207.
[25]  Johannes Chrysostomos, De virg…, 19.

Noth befreit, und in der Heiligkeit und Keusch-
heit erhält.“[26]

Selbst der strenge junge Johannes erkennt hier 
die „Heiligkeit und Keuschheit“ der Ehe an und 
unterscheidet sich darin von den leibfeindlichen Hä-
retikern. Die monogame Ehe biete einen geordneten 
Rahmen, der den Menschen vor Ausschweifung be-
wahre und ihm so als Rettung diene. Für denjenigen, 
der dieser Hilfe nicht bedarf und ein jungfräuliches 
Leben führen kann, sei die Ehe jedoch überflüssig.

Ein besonderer Dienst der Ehepartner liege in der 
gegenseitigen Hilfe auf dem Weg zur Vergöttlichung. 
Mann und Frau sollen durch ihre Ehe zu ihrer per-
sönlichen Vervollkommnung voranschreiten, indem 
sie sich gegenseitig zum Guten, zur Tugend und zur 
Liebe erziehen.[27] Sogar Schwächen können dem 
anderen nutzen:

„Aber was wirst Du sagen, wenn die Frau streit-
süchtig und sorglos ist und noch eine Vielzahl 
anderer Fehler hat? Dies alles ertrage in Ruhe 
und entlasse sie wegen ihrer Fehler nicht, son-
dern korrigiere sie. Um zu wissen, wie der Leib 
zu heilen ist, nimmst Du die Stelle des Hauptes 
ein[…] Eine fromme und verständige Frau muss 
in der Tat den Mann zuerst bilden und seine 
Seele nach ihrem Wunsch in Ordnung bringen; 
er wird weder auf seine Freunde noch Lehrer und 
auch nicht auf die Ältesten hören, wenn sie ihn 
belehrt und berät.“[28]                                                                      

3. Die christliche Gestaltung der Ehe

Lange bevor verschiedene Gesellschaftstheorien 
über die Familie als „Keimzelle der Gesellschaft“ 
aufkamen, schrieb Chrysostomos der Ehe eine zen-
trale Rolle für das Funktionieren der Gesellschaft 
zu. Eine Krise der Familie ist zwangsläufig „immer 
auch der Ausgangspunkt für die geistig-spirituelle 
Krise der Gesellschaft“, während gesunde Familien 
„Grundlage für Wohlstand und Stabilität der Ge-
sellschaft“ sind.[29]

Chrysostomos hatte klare Präferenzen für den 
christlichen Lebensweg, einschließlich der Ehe. Er 
wandte sich entschieden gegen die Meinung, Tugend 
und Askese seien Sache der Mönche. Die Ausrede 

[26]  Ebd.
[27]  Vgl. J. Purić, Die Philosophie der Pädagogik bei Johannes 

Chrysostomos, Belgrad 2012, S. 190.
[28]  Johannes Chrysostomos, in Iohannem homiliae, 61; zitiert 

aus J. Purić, a.a.O., S. 190.
[29]  So der serbische Bischof Jovan (Purić), J. Purić, a.a.O., S. 

184.



Der Bote ◆ 4/2025     39

▶	 Theologie

„Ich bin doch kein Mönch…“ ließ er nicht gelten; 
denn die Heiligkeit gehöre nicht den Mönchen, son-
dern sei Berufung eines jeden Christenmenschen.

„Damit wir nun ihn [den Herrn] zu sehen ge-
würdget werden, so lasset uns – wir mögen im 
jungfräulichen Stande oder in der ersten oder 
zweiten Ehe leben[30] – nach der Heiligung trach-
ten, auf daß wir des Himmelreiches teilhaftig 
werden.“[31]

Die Mönche und Klöster hatten für Chrysosto-
mos mitunter auch eine pädagogische Funktion, 
denn an diesen sollen sich die Familien orientieren, 
wenn sie sich ein „Familien-Typikon“ erstellen. Die 
Häuser der Familien sollen vor allem eines sein – be-
scheiden. Anstelle von luxuriösen Möbeln sollen die 
Häuser von Tugenden geschmückt werden. Auch im 
Gebet sollen die Familien den Mönchen nacheifern: 
Neben dem häufigen Kirchgang, hält er das gemein-
same Gebet der Ehepartner für sehr bedeutend und 
auch das nächtliche Gebet legt er den Familien nahe, 
auch den kleinen Kindern. Auch Pilgerfahrten zu 
Klöstern hält er für sehr nützlich.

„Ahmen wir darum das Leben der Mönche nach, 
damit wir auch die Früchte davon ernten, die 
uns allen zuteilwerden mögen durch die Gnade 
und Liebe unseres Herrn Jesus Christus, dem 
Ehre und Macht sei in alle Ewigkeit. Amen!“[32]

Abrahams Gastfreundschaft nachahmend, sollten 
die Häuser offen für Arme Kranke und Reisende sein 
und neben der Gebetsecke solle eine Spendendose 
für Bedürftige angebracht werden.

Die Erziehung der Kinder sah Chrysostomos als 
zentrale Aufgabe der Ehe. Für ihn war das Eltern-
haus die „natürliche Schule“, in der die Kinder die 
wichtigsten Fähigkeiten für das Leben erlernen. Vor 
allem in der Liebe der Eltern zueinander liege eine 
pädagogische Dimension. Insbesondere heute ist 
dieser Wert in vielen Fällen in Vergessenheit geraten, 
denn ein großer Teil der Bildung und Erziehung 
geschieht außerhalb dieses Rahmens in Einrichtung 
wie Kindergärten und Schulen, während die Eltern 
arbeiten und danach oftmals kaum noch Energie für 
die Kindererziehung aufbringen können. 

[30]  Das Verhältnis des Hl. Johannes zur zweiten Ehe war 
äußerst negativ, insbesondere in seinen beiden Briefen an eine 
junge Witwe zeichnet er ein klares Bild von der zweiten Ehe und 
versucht, ihr mit allen Mitteln davon abzuraten; vgl. Johannes 
Chrysostomos, Ad viduam iuniorem.

[31]  Johannes Chrysostomos, In epistulam ad Corinthios argu-
mentum et homiliae, 19, 6 (deutsche Übersetzung aus der BKV).

[32]  Johannes Chrysostomos, in Matth…, LXX, 5.

In seiner Schrift Über die Hoffart und Kindererzie-
hung hinterlässt Chrysostomos sein pädagogisches 
Programm. Es legt den Fokus auf die Kultivierung 
der Tugenden und das Vermeiden von Leidenschaf-
ten. Die Eltern vergleicht er mit Künstlern, die ihre 
Kunstwerke mit viel Feingefühl zur Vollkommen-
heit führen, aber auch mit Königen, die ihre Städte 
vor Fremden verteidigen müssen. Das wichtigste 
Element der Erziehung sieht Chrysostomos in der 
Kenntnis und Vermittlung der Hl. Schrift:

 „Und wenn du nur diese eine Regel in die Seele 
des Kindes einpflanzen kannst, wirst du keinen 
Erzieher brauchen“.[33] 
Die richtige Erziehung der Kinder ist in doppel-

ter Weise wichtig für die christliche Ehe, denn nur 
durch sie könnten neue Generationen glücklicher 
Ehen entstehen. So wirke sich eine reine christ-
liche Ehe fruchtbar auf die ganze Gesellschaft aus. 
Ehen, die die Tugend der Keuschheit kultivieren 
verspricht er: 

„Reicher Segen wird auf ihren Kindern ruhen, 
und Friede und Eintracht wird in ihrem Hause 
wohnen.“[34]

Anders als andere Väter erkennt Chrysostomos 
der ehelichen Sexualität einen eigenständigen Wert 
zu, der sich nicht nur von der Fortpflanzung ableitet, 
sondern die Einheit festigt.

„Wie werden sie aber auch zu einem Fleische? 
Als wenn man das lauterste Gold nimmt und 
mit anderem Golde zusammenschmilzt, gerade-
so verhält es sich auch hier: die Gattin hegt und 
nährt den befruchtenden Keim, den sie in der 
ehelichen Vereinigung mit Lust empfängt, und 
indem sie von dem Ihrigen dazu beiträgt, gibt 
sie dem Manne das erhaltene Kleinod wieder 
zurück.“[35]

In diesem Abschnitt geht es zwar um ein in der 
Ehe entstehendes Kind, dennoch wird die Lust we-
der geleugnet noch verdammt, sondern als etwas 
Positives verstanden. Etwas später wird dieser Ge-
denke noch deutlicher. 

„Wie nun, wenn sie kein Kind bekommen? Wer-
den die zwei dann nicht (zu einem Fleische) 
werden? Doch; denn die eheliche Beiwohnung 
bringt diese Wirkung hervor, da sie die Leiber 
der Gatten zu einer unzertrennlichen Einheit 

[33]  Johannes Chrysostomos, О тщеславии и о том, как 
должно родителям воспитывать детей, 40.

[34]  Johannes Chrysostomos, In epistulam ad Thessalonicenses 
homiliae, 5, 4 (deutsche Übersetzung aus der BKV).

[35]  Johannes Chrysostomos, In Col…, 12, 5.



40     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Theologie

verbindet. Und gleichwie der, welcher wohlrie-
chende Salbe in Öl mischt, daraus ein einziges 
Ganzes macht, geradeso verhält es sich auch 
hier.“[36]

Die „eheliche Beiwohnung» ist es, die Mann und 
Frau zu einem Fleisch werden lässt. Diese tiefe Ver-
bindung ist das Ziel der ehelichen Sexualität, die 
dem Menschen als natürliches Bedürfnis von Gott 
gegeben ist. Anders als lebensnotwendige Bedürfnis-
se wie Luft und Nahrung sei sie jedoch verzichtbar. 
Dennoch ist die reine eheliche Sexualität weder ver-
werflich noch unrein, sondern dient bei richtigem 
Gebrauch dem geistlichen Leben.

„Kommt dann der Jüngling zu einer keuschen 
Braut und sieht er nur ihre Reize, so wird seine 
Liebe zu ihr groß, die Furcht Gottes aber noch 
größer sein, und das wird dann eine herrliche 
Ehe sein, in welche sie reine und unbefleckte 
Körper mitbringen.“[37]

Chrysostomos gesteht: „Ich weiß, daß viele bei 
diesen Worten verlegen werden“. Dies liege daran, 
dass manche die Ehe durch „Ausschweifung und 
Zuchtlosigkeit“ verunehrt hätten. Nicht die Sache an 
sich, sondern ihr falscher Gebrauch sei beschämend, 
denn wie alle natürlichen Leidenschaften, so kann 
natürlich auch diese pervertiert und verunstaltet 
werden. In diesem Fall wird sie zu Unzucht, die 
nichts mehr mit der Liebe zu tun hat, sondern zum 
Götzen wird und den Menschen unfrei macht, zu 
lieben.

Die wahre Liebe (einschließlich der erotischen) 
ist kein Grund zur Scham; mit dem Wort Eros be-
schrieben viele Väter die Liebe zwischen Gott und 
Mensch.[38] Solche Gedanken bringen uns in Ver-
legenheit, weil die Vorstellung des modernen Men-
schen von Eros und Sexualität meist pervertiert und 
von Sünde getrübt ist. Die Erotik begreifen wir als 
einen Bereich der egoistischen Lustbefriedigung, die 
letztlich zu einer „Trivialisierung von Sex“ und damit 
zu einer „Entmenschlichung der Persönlichkeit“ 
führt.[39] Der heilige Johannes unterscheidet jedoch 
zwischen natürlicher und unnatürlicher Begierde:

„Der Ehebruch ist nicht das Werk naturgemäßer 
Lust, sondern widernatürlichen Frevels; denn die 

[36]  Vgl. Ebd; s. auch V. Fanaras, Die Stellung der ortho-
doxen Christen zu Themen der Sexualität und Kinderzeugung, 
Ethische Anmerkungen, ÖR 61 (3/2012), S. 288.

[37]  Johannes Chrysostomos, In Thess…, V, 4.
[38]  Vgl. J. Chryssavgis, a.a.O., S. 1f; zu nennen wären u.a. 

Dionysios und Maximos; Anm. 3 – 6.
[39]  J. Chryssavgis, a.a.O., S. 3; ÜvV.

Begierde verlangt nur fleischliche Befriedigung 
überhaupt, nicht eine solche Art der Befriedi-
gung.“[40]

Die positive Bewertung der ehelichen Sexualität 
bedeutet nicht Zügellosigkeit. Askese, auch der tem-
poräre Verzicht auf den Beischlaf, sei unerlässlich 
für Gebet und Fasten. Chrysostomos macht keine 
genauen Vorgaben, deutet aber an, dass die Fasten-
tage auch Tage der Enthaltsamkeit sein sollten: 

„Die Unenthaltsamkeit von der Frau während 
des Fastens […] wird nicht bestraft, wird aber 
auch keines Lobes gewürdigt“.[41] 
Dabei steht das gegenseitige Einvernehmen über 

dem Verzicht, denn das Fasten auf Eigeninitiative, 
ohne Rücksicht auf die Bedürfnisse des anderen, 
rügt Chrysostomos scharf. Frauen, die aus „Liebe 
zur Enthaltsamkeit ihre Männer verlassen“, trieben 
diese zum Ehebruch[42]: „Willst du dich dieser ge-
bührenden Dienstbarkeit entziehen, so beleidigst du 
Gott.»[43] Darin sieht er eine List des Teufels, der „der 
Sünde den Mantel der Frömmigkeit umhängt“[44].

III. Schluss
Vom Heiligen Johannes Chrysostomos können 

wir sehr viel über die christliche Ehe lernen. Dieser 
Beitrag konnte nur einen Bruchteil seiner Aussa-
gen behandeln, es lohnt sich also, selbst zu seinen 
Schriften zu greifen. Jeder wird bei ihm etwas finden 
– Laien wie Priester, Bischöfe wie Mönche, Reiche 
wie Arme, Männer wie Frauen, Junge wie Alte. Wie 
wir sahen, schien der junge Chrysostomos auf die 
Ehe wie auf ein „notwendiges Übel“ herabzubli-
cken, doch dieser Eindruck wurde widerlegt. Man 
kann ihn – dieses Leuchtfeuer der Jungfräulichkeit 
– durchaus auch als einen Schutzpatron der christ-
lichen Ehe und Familie ansehen. 

Möge der Heilige Johannes Chrysostomos uns 
allen beistehen, den Verheirateten ebenso wie den 
Unverheirateten, und uns zu dem einen Ziel des 
christlichen Lebens leiten: zu Christus, welcher ist 
„der Weg, die Auferstehung und das Leben“ (Joh 
11,25-26).

[40]  Johannes Chrysostomos, in epistulam ad Galatas com-
mentarius, 5, 3 (deutsche Übersetzung aus der BKV).

[41]  Johannes Chrysostomos, К молодой вдове, 2, 5 (https://
azbyka.ru/otechnik/Ioann_Zlatoust/k-molodoj-vdove/#0_2), 
ÜvV.

[42]  Johannes Chrysostomos, in Matth…, 86, 4.
[43]  Johannes Chrysostomos, in Cor…, 19, 1.
[44]  Johannes Chrysostomos, in Matth…, 86, 4.



Der Bote ◆ 4/2025     41

Aus dem Leben der Diözese
Oktober-Dezember

Teilnehmer der gemeinsamen Pastoralkonferenz der beiden deutschen Diözesen der Russischen Orthodoxen Kirche

Offizielles                                                                                                      

Pastoralkonferenz

Am 19. September / 2. Okto-
ber 2025 fand in der Kirche der 
heiligen Großmärtyrerin Barba-
ra in Krefeld die Gemeinsame 
Pastoralkonferenz der beiden 
deutschen Diözesen der Russi-
schen Orthodoxen Kirche des 
Moskauer Patriarchats und der 
Russischen Orthodoxen Kirche 
im Ausland statt.

Die Sitzung wurde eröffnet 
vom Diözesanbischof der Berli-
ner Diözese des Moskauer Pat-
riarchats, Erzbischof Tichon von 
Ruza, sowie Vikarbischof Hiob 
von Stuttgart (ROKA). Erzpries-
ter Nikolai Artemoff verlas das 
Grußwort des Metropoliten Mark 
von Berlin und Deutschland.

Im Jahr 2025 begeht die Or-
thodoxe Kirche den 1700. Jah-
restag des Ersten Ökumenischen 
Konzils von Nicäa. In diesem 
Zusammenhang referierten Erz-
priester Evgeny Murzin (MP) 
zum Thema „Die Aktualität des 
Konzils von Nicäa“ sowie Erz-
priester Professor Ioan Moga 
(Rumänische Orthodoxe Kirche, 
Wien) – „Die pastorale Bedeu-

tung des Ersten Ökumenischen 
Konzils“).

Der zweite Arbeitstag der 
Konferenz begann mit der Feier 
der Göttlichen Liturgie in dersel-
ben Kirche. Gemäß Beschluss des 
Heiligen Synods vom 1. Oktober 
2023 wird jährlich am 3. Oktober 
die Synaxis der Heiligen des deut-
schen Landes begangen.

Im Anschluss an den Got-
tesdienst wurden die Sitzungen 
fortgesetzt. Priester Konstantin 
Anikin (MP) referierte über „Die 
Rechte der Eltern und Pflichten 
der Kinder in Deutschland“. Erz-
priester Ilya Limberger (ROKA) 
hielt einen Vortrag zum Thema 
„Das Sakrament der Beichte – 
Probleme und Lösungsansätze in 
der heutigen Praxis“. Priester Ale-
xej Veselov (MP) stellte das Refe-
rat „Ekklesiologie: die Grenzen 
der Kirche und ihre praktische 
Bedeutung“ vor. Den jeweiligen 
Vorträgen folgten lebhafte Dis-
kussionen mit Beispielen aus der 
pastoralen Praxis.

Ernennungen und 
Auszeichnungen

Am 17./30. September wurde 
während der Liturgie des Patro-
natsfestes der heiligen Märtyre-

rinnen Fides, Spes, Caritas und 
ihrer Mutter Sophia in Ettrin-
gen der Vorsteher der Kirche, 
Erzpriester Georgij Kobro, mit 
dem Recht zum Tragen des mit 
Schmuck verzierten Kreuzes aus-
gezeichnet.

Am 1./14. Oktober 2025 wur-
de beim Gottesdienst zum Pat-
ronatsfest in der Kirche Maria 
Schutz in Berlin der Diakon der 
Gemeinde, Martin Valčanov, für 
seinen treuen und eifrigen Dienst 
an der Orthodoxen Kirche mit 
dem Recht zum Tragen des dop-
pelten Orars geehrt.

Am 10./23. Oktober 2025 wur-
de Priester Andrej German von 
seinen Aufgaben als Kleriker der 
Kirche des heiligen Großmärty-
rers Panteleimon in Köln sowie 
von seinen Pflichten als Kleriker 
der Gemeinde der heiligen ge-
rechten Anna in Düren entbun-
den und zum Kleriker der Kirche 
des seligen Prokopij in Hamburg 
ernannt.

Am 20. Oktober / 2. Novem-
ber 2025 wurde während der 
Göttlichen Liturgie zum Patro-
natsfest in der Kirche der heili-
gen Märtyrerin Zarin Alexandra 
in Siegen der Vorsteher, Priester 
Kirill Kreps, für seinen treuen 
und gewissenhaften Dienst an 



42     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Chronik Oktober-Dezember

Bischof Hiob auf dem Patronatsfest in SiegenDiakonweihe Nikolaj Klein

der Orthodoxen Kirche mit dem 
Recht zum Tragen der Skufia aus-
gezeichnet.

Am 24. Oktober / 6. Novem-
ber 2025 wurde der Vorsteher 
der Kirche der Gottesmutteriko-
ne „Freude aller Trauernden“ in 
Engen, Priester Michail Bondar, 
mit dem Recht zum Tragen der 
Skufia geehrt. Vor der Liturgie 
wurde Nikolai Lupanov zum Le-
ser geweiht.

Am 27. Oktober / 9. Novem-
ber 2025 hat Bischof Hiob in der 
Kirche zu Ehren des heiligen 
Nikolaus in Stuttgart die Diako-
nenweihe von Sebastian Schmitt 
vollzogen. Der neugeweihte Dia-
kon wurde der Nikolauskirche 
in Frankfurt sowie der Kirche 
zu Ehren der heiligen gerechten 
Anna, der Mutter der Allerhei-
ligsten Gottesgebärerin, in Düren 
als Kleriker zugewiesen.

Am 30. Oktober / 12. No-
vember 2025 wurde Erzpriester 
Vyacheslav Evsegavon seinem 
Dienst als Kleriker der Kirche 
des heiligen frommen Fürsten 
Alexander Newski in Mannheim 
entbunden und zum Kleriker der 
Kirche der heiligen Neumärtyrin, 
Großfürstin Elisaveta, in Alzey 
ernannt.

Am 10./23. November weihte 
Metropolit Mark in der Münche-
ner Kathedralkirche der hll. Neu-
märtyrere und Bekenner Russ-
lands Nikolaj Klein zum Diakon.

Visitationen

Metropolit Mark visitierte die 
Gemeinden der heiligen Mär-
tyrerinnen Fides, Spes, Caritas 
und ihrer Mutter Sophia (17./30. 
September), die Gemeinde Maria 
Schutz in Berlin (1./14. Oktober), 
die Gemeinde der Gottesmutter-
ikone „Freude aller Trauernden“ 
in Augsburg (24. Oktober / 6. 
November) sowie die Gemeinde 
des Erzengels Michael in Lud-
wigsfeld (8./21. November).

Bischof Hiob visitierte die 
Kirche des heiligen Sergij von 
Radonesch in Bad Kissingen 
(25. September / 8. Oktober), 
die Kirche der Gottesmutter-
ikone „Freude aller Trauernden“ 
in Augsburg (29. September / 
12. Oktober), die Kirche Maria 
Schutz in Regensburg (1./14. Ok-
tober), die Kirche Maria Schutz 
in Salzburg (6./19. Oktober), die 
Kirche des heiligen Großmärty-
rers Panteleimon in Köln (13./26. 
Oktober, 3./16. November), die 
Kirche der Neumärtyrerin Zarin 
Alexandra in Siegen (20. Oktober 
/ 2. November), die Kirche der 
Gottesmutterikone „von Kazan“ 
(22. Oktober / 4. November), 
die Kirche der Gottesmutteriko-
ne „Freude aller Trauernden“ in 
Engen (24. Oktober / 6. Novem-
ber), die Kirche des Erzengels 
Michael in Ludwigsfeld (8./21. 
November) sowie die Kirche des 

heiligen Nikolaus in Salzgitter 
(10./23. November).

Kirche und Gesellschaft

Im Kloster des heiligen Hiob 
von Počaev fand ein Treffen der 
Hierarchen der Deutschen Diö-
zese mit dem Generalkonsul der 
Republik Weißrussland statt. Der 
Generalkonsul besuchte außer-
dem das neue Gebäude des Klos-
ters in Seyfriedsberg.

Jubiläen

Am 6./19. Oktober besuchte 
Metropolit Mark in Begleitung 
von Protodiakon Varfolomey 
Bazanov auf Einladung von 
Bischof Irenei die Zürcher Ge-
meinde Maria Schutz. Metro-
polit Mark leitete die Vigil am 
Samstag, dem 5./18. November, 
sowie die Sonntagsliturgie am 
6./19. November. Im Anschluss 
an die Liturgie gratulierte Me-
tropolit Mark dem Vorsteher 
der Gemeinde, Erzpriester Peter 
Sturm, zum 30. Jahrestag seiner 
Priesterweihe und überreichte 
ihm den Orden des Archimand-
riten Antonin Kapustin.

Am 24. Oktober / 6. No-
vember 2025 stand Metropolit 
Mark von Berlin und Deutsch-
land der Göttlichen Liturgie zum 
Hauptpatrozinium der Kirche 
der Gottesmutterikone „Freude 



Der Bote ◆ 4/2025     43

▶	 Chronik Oktober-Dezember

Buchendorf, 20-jähriges JubiläumGrabpflege in Wiesbaden

aller Trauernden“ in Augsburg 
vor. Eine besondere geistliche 
Freude für die Gemeinde war 
die Übertragung der Reliquien 
der heiligen Märtyrerin Afra (+ 
304) in die Kirche, die von der 
katholischen Schwester Kathari-
na übergeben wurde. Am selben 
Tag gratulierten der Hierarch, 
der Klerus der Diözese sowie die 
Gemeinde von Augsburg Diakon 
Wladimir Wetzel herzlich zum 
10-jährigen Jubiläum seiner Dia-
konweihe.

Am 8./21. November feierten 
die Hierarchen der Deutschen 
Diözese die Göttliche Liturgie in 
der Kirche des Erzengels Michael 
im nördlichen Münchner Stadt-
teil Ludwigsfeld. An diesem Tag 
beging die Gemeinde das 80-jäh-
rige Jubiläum ihrer Gründung, 
und zugleich das 60-jährige 
Jubiläum der Einweihung der 
aus Stein neuerbauten Kirche. 
Ursprünglich entstand die Ge-
meinde des hl. Erzengels Michael 
sofortr nach Kriegsende im Mai 
1945 in der Stadt Kempten. In 
einem Gymnasium, in dem sich 
damals ein Lager für Displaced 
Persons befand, wurde die erste 
Kirche eingerichtet. Dort kam 
es zu einer gewaltsamen Aus-
lieferung der Flüchtlinge an die 

Sowjets durch amerikanische 
Soldaten während des Gottes-
dienstes. Gläubige wurden ver-
prügelt, die Soldaten stürmten in 
den Altarraum. Diejenigen, die 
sich retten konnten zogen um ins 
Lager für Displaced Persons (DP) 
in Schleißheim. In der dortigen 
Barackenkirche zelebrierte im 
Februar 1952 anlässlich der Sit-
zung der europäischen Bischöfe 
der Russischen Orthodoxen Kir-
che im Ausland der hl. Erzbischof 
Johannes (Maximovič). Nach der 
Auflösung des Lagers wurde die 
Steinkirche erbaut in der Achat-
straße 14 in Ludwigsfeld.

Jugendarbeit

Die Russisch-Orthodoxe Ju-
gend Deutschlands hat eine neue 
Ausgabe des vierteljährlichen 
Newsletters „Blagovest – Bot-
schaft der Jugend“ veröffentlicht. 
Der Nesletter lässt sich unter fol-
gendem Link abonnieren: https://
roj-deutschland.de/newsletter

Klöster

Im Frauenkloster in Buchen-
dorf wurde am 28. September / 
11. Oktober feierlich das zwan-
zigjährige Jubiläum der Klos-

tergründung begangen. Die 
Göttliche Liturgie wurde von 
Metropolit Mark von Berlin und 
Deutschland zelebriert, gemein-
sam mit Erzbischof Tichon von 
Ruza (Berliner Diözese des Mos-
kauer Patriarchats), Bischof Ire-
nei von London und Westeuropa 
sowie Bischof Hiob von Stuttgart.

Die Predigt hielt Bischof Ire-
nei. Sein Thema war „das Pre-
digen durch das Leben“ indem 
er an die Worte des Altvaters 
Emilianos aus dem Athoskloster 
Simonos Petras erinnerte über 
das Mönchsleben als „engelgleich 
und evangeliumsgemäß“. Bischof 
Irenei betonte, dass die wahre 
Predigt die Verwandlung des 
Lebens in Christus sei. Die hei-
lige Neumärtyrerin Großfürstin 
Elisabeth, himmlische Schutzpat-
ronin des Klosters, ist ein hervor-
ragendes Beispiel eines solchen 
Dienstes an Gott und den Men-
schen, dem die Schwestern der 
Gemeinschaft nun seit zwanzig 
Jahren folgen.

Zum Abschluss sagte Bischof 
Irenei: „Möge das Leben der 
Schwestern selbst ein Zeugnis 
des lebendigen Evangeliums sein 
und eine Möglichkeit, Christus 
zu folgen bis zum Erbe des ewi-
gen Lebens.“



Unser „Bote“ ist das offizielle Organ der Russischen Orthodoxen 
Diözese des Orthodoxen Bischofs von Berlin und Deutschland. 
Die Herausgeber und Redakteure sind gewissenhaft bestrebt, das 
Gedankengut wiederzugeben, das mit der Lehre der Orthodoxen 
Kirche und unseres Episkopates übereinstimmt. Bei allem Be-
mühen der Autoren können jedoch Fehler Einlass finden. Die 
Verantwortung für solche Fehler liegt allein bei den Autoren und 
Herausgebern der Zeitschrift. Weder die Bischofssynode noch 
die Diözesanverwaltung führt eine Vorzensur durch.

Der „Bote“ wird von der Bruderschaft des Klosters des Hl. Hiob 
von Počaev in München gedruckt und finanziert. Alle, die an 
seinem Erscheinen und seiner Verbreitung interessiert sind, 
bitten wir um Geldspenden auf das Konto des Klosters:

Freundeskreis Kloster des hl. Hiob e.V. (HypoVereinsbank)
IBAN: DE04 7002 0270 0038 9177 30 • BIC: HYVEDEMM
mit einem entsprechenden Vermerk auf der Überweisung.
Kleine Spenden sind in Form von Briefmarken möglich.

Anschrift der Redaktion: „Bote”

Kloster des Hl. Hiob von Počaev
Hofbauernstr. 26 • 81247 München
Tel. (089) 20 31 90 85 Fax (089) 88 67 77
Internet: www.derbote.online // www.rocor.de

44     Der Bote ◆ 4/2025

▶	 Chronik Oktober-Dezember

Patronatsfest in Augsburg

Verlagstätigkeit

Auf der Internetseite der Deut-
schen Diözese (www.rocor.de) 
stehen nunmehr sämtliche Aus-
gaben der Diözesanzeitschrift 
„Kirchliche Nachrichten der 
Orthodoxen Kirche in Deutsch-
land“ (Церковные Ведомости) 
zur Verfügung. Die Zeitschrift er-
schien von 1951 bis 1971 und war 
das offizielle Publikationsorgan 
der Deutschen Diözese der Rus-
sischen Auslandskirche.

Das Ende des Jahres 2025 war 
von einer neuen, fruchtbaren Zu-
sammenarbeit für den Verlag un-
seres Klosters geprägt: Erstmals 
wurde eine russische Übersetzung 
der Werke des hl. Justin (Popović), 
angefertigt von Metropolit Mark, 
gemeinsam mit dem Verlag des 
Moskauer Patriarchats herausgege-
ben. Im Rahmen dieser Kooperation 
wurde in einer Druckerei von Kazan 
das „Kommentar zum Evangelium 
nach Matthäus“ – ein grundlegendes 
Werk von Vater Justin – gedruckt. 

Die Redakteure des Verlags des Pa-
triarchats leisteten umfangreiche 
Arbeit bei der Durchsicht und re-
daktionellen Bearbeitung, wodurch 
die Textqualität nochmals spürbar 
verbessert wurde. Mit Gottes Hilfe 
wird dieses Buch den Anfang einer 
ganzen Reihe von Ausgaben der 
Werke des hl. Justin bilden, in Zu-
sammenarbeit mit dem Verlag des 
Patriarchats. Inzwischen hat auch 
die Arbeit an einer Neuauflage des 
Kommentars zu den Briefen des hl. 
Johannes des Theologen begonnen.

Inhalt dieser Ausgabe

1	 Metropolit Mark (Arndt)
Weihnachtsbotschaft

2	 Bischof Hiob (Bandmann)
Das Glaubensbekenntnis als Mystagogie

7	 Hl. Justin von Ćelije
Kommentar zum heiligen Evangelium  
nach Johannes

11	 Erzpriester Nikolai Artemoff
Wahrer Gott vom wahren Gott 

16	 Erzpriester Valentin Asmus
Metropolit Antonij (Chrapovickij)  
und die panorthodoxe Einheit

19	 Kinstler Anatolij Vladimirovich
Das Archiv der Berliner und Deutschen 
Diözese der Russischen Auslandskirche

33	 Dipl. Theol., Diakon Nikolaj Klein, München
„Das Mysterium der Liebe” 

41	 Aus dem Leben der Diözese
Oktober-Dezember



v



Das Symbolon  
als Mystagogie

Ve
rla

g 
de

s K
lo

ste
rs

 d
es

 h
ei

lig
en

  
H

io
b 

vo
n 

Po
ča

ev
 in

 M
ün

ch
en

ISSN 0930 - 9047


	Bote 2025-4web.pdf
	V-Bote Umschlag 25-4web.pdf



